
16 Nr. 02/2026

 U
m die Bandbreite des Begriff s der 
Menschenwürde zu verstehen, 
müssen wir in die Geschichte zu-
rückgehen: In der antiken Welt 

war der Gedanke einer allgemeinen 
Menschenwürde noch nicht präsent. Im 
alten Griechenland galt Würde als etwas, 
das sich am sozialen Rang, aber auch an 
Tugend und Leistung mass. Würde fand 
also ihren Ausdruck in unterschiedli-
chen, vom sozialen Status abhängigen 
Graden. Und zudem galten nur freie 
Männer als vollwertige Bürger, während 
Frauen und Kinder, Sklaven und Frem-

de ausgeschlossen waren. Dennoch leg-
ten Plato und Aristoteles den Grund-
stein für die späteren Überlegungen über 
die besondere und herausragende Stel-
lung des Menschen im Kosmos. Plato er-
kannte im Menschen ein Wesen, das mit 
seiner Vernunft  an der göttlichen Welt 
teilhat, und insofern kommt ihm eine 
herausgehobene Stellung zu. Aristoteles 
bezeichnet den Menschen als ein ver-
nunft begabtes Lebewesen, eine Defi niti-
on, die später zum Kernelement der De-
fi nition der Menschenwürde werden 
sollte. 

 MENSCHENWÜRDE

  DER ANKER DER GLEICHHEIT 
ALLER MENSCHEN 
 In der aktuell polarisierten Welt wird auf Macht statt Recht 
gesetzt. Das tangiert die Menschenwürde. Denn in allen menschlichen 
Handlungen gilt es, die Würde des Menschen zu respektieren. 
Doch was genau ist damit gemeint?   Adrian Holderegger 

«Die Schule von Athen» von Raffaelo Sanzio da 
Urbino vereint die antiken Philosophen wie 

Platon und Aristoteles, deren Vernunftlehre 
den Grundstein für den modernen Begriff 

der Menschenwürde bildet.

Illu
stra

tio
n: B

outiq
ue canvas, A

dobe Stock



17

  Erst in der römischen Antike wurde der 
Begriff  der «dignitas humana» (Men-
schenwürde) geprägt. Hier bezog sich 
die Würde auf den gesellschaft lichen 
Rang und die gesellschaft liche Ehre: Je 
höher jemand in der Gesellschaft  stand, 
desto mehr Würde kam ihm zu. Mit dem 
römischen Philosophen und Politiker 
Cicero wandelte sich der Begriff  aller-

dings. In seiner Sicht besitzen Menschen 
mit ihrer Vernunft begabung eine Wür-
de, womit sie sich unterscheiden von den 
übrigen Lebewesen, insbesondere von 
den Tieren. Er hält fest: «Die Natur hat 
uns zur Gemeinschaft  geschaff en und 
uns die Vernunft  gegeben, durch die wir 
uns über die Tiere erheben.»

  Eingeschränkte Umsetzung
  Mit seiner Vernunft begabung ist jeder 

Mensch Träger von Würde, unabhängig 
von Herkunft  oder Stand. Und eben die-
se Würde verpfl ichtet ihn zum morali-
schen Handeln und insbesondere zur 
Achtung anderer. Diese Sicht ist noch 
nicht im modernen Sinne als universa-
listisch zu verstehen, da Frauen, Kinder 
und Sklaven davon ausgenommen sind. 
Sie bildet aber eine wichtige Brücke zum 
Christentum, das die Vernunft begabung 
des Menschen bereits im frühen Chris-
tentum mit der theologischen Auff as-
sung von der Gottebenbildlichkeit des 
Menschen verband und so der Men-
schenwürde einen umfassend universa-
listischen Charakter zuschrieb, unab-
hängig von Herkunft , Geschlecht oder 
Stand. So sieht der Th eologe Th omas von 
Aquin im 13. Jahrhundert, Traditionen 
der Antike aufnehmend, die Würde des 
Menschen in seiner Vernunft  und in sei-
nem freien Willen begründet, verstan-
den als geschaff ene Gaben des Schöpfers,
dessen Bild und Gleichnis der Mensch 
ist. Allerdings blieb die praktische Um-
setzung dieser Einsicht in der mittelal-

terlich-kirchlichen Gesellschaft  einge-
schränkt, denn Feudalismus und Stän-
deordnung bestimmten die soziale Hie-
rarchie, und im gewissen Sinne auch den 
Grad der Würde. 

  Im Humanismus der Renaissance er-
reichte die Idee der menschlichen Würde 
einen neuen Höhepunkt. Der italieni-
sche Philosoph Giovanni Pico della Mi-
randola (1463–1494) formuliert in seiner 
berühmten «Rede über die Würde des 
Menschen», dass der Mensch von Gott 
die Freiheit erhalten habe, sich selbst zu 
verwirklichen und die Welt zu gestalten. 
Und eben diese Freiheit macht ihn zu ei-
nem einzigartigen Wesen im Kosmos. 
Damit wird die Würde des Menschen 
zum Ausdruck menschlicher Selbstbe-
stimmung – und in bemerkenswerter 
Klarheit fügt Pico hinzu – zum Guten 
wie zum Schlechten. 

  Mit der jüdisch-christlichen Tradition 
erhält die Menschenwürde eine neue Di-
mension. In der Tat beginnen viele Ab-
handlungen über die Menschenwürde 
mit dem Verweis auf die «Gottebenbild-
lichkeit» des Menschen, so wie sie im 
Schöpfungsbericht des Buches Genesis 
erwähnt wird; das hat den Vorteil, dass 
damit ein grosses Assoziationsfeld auf-
gerufen wird. Denn bekanntlich hat die-
ser frühjüdische Topos die Geschichte 
der Menschenwürde entscheidend mit-
geprägt, wenn vielfach auch auf ver-
schlungenen Wegen. Für viele Menschen 
ist das Glaubensdatum der Gotteben-
bildlichkeit entscheidend, ein starkes 

Nr. 02/2026

Die Gottesebenbildlichkeit ist 
aus christlicher Sicht die 

Grundlage der Menschenwürde.

Fo
to

: W
ik

im
ed

ia



18 Nr. 02/2026

Motiv, um sich in Solidarität für die Be-
lange des Menschen einzusetzen. Doch 
was ist damit gemeint? Die Bibelwissen-
schaften haben längst aufgezeigt, dass 
der Topos des Menschen «als Bild und 
Gleichnis Gottes» eine fundamentale 
Grundlage biblischer Anthropologie 
und Ethik ist. Alle Menschen sind Stell-
vertreter und Stellvertreterinnen Gottes 
auf Erden; ein Attribut, das nicht mehr 
nur dem König als dem Stellvertreter des 
Reichsgottes vorbehalten ist, sondern al-
len Menschen zukommt. 
Als bei den Beratungen zu den UNO-

Menschenrechten im Jahr 1948 Brasilien 
den Vorschlag machte, einen Verweis auf 
die Gottebenbildlichkeit in den Text mit-
einzubeziehen, wurde dies mit grosser 
Mehrheit abgelehnt. Das Argument lau-
tete, dass eine explizite Referenz auf einen 
Bibeltext eine religiös und weltanschau-
lich plurale Welt nicht repräsentieren 
könne. Man entschied sich daher mit 
grosser Mehrheitfür den Bezug zum 
neutralen Ausdruck der Menschenwür-
de ohne Hinweis auf eine spezifisch reli-
giöse Tradition.  

In der Neuzeit wurde der Würdebegriff 
durch die Aufklärung entscheidend und 
umfassend geprägt und umformuliert. 
In seinen wesentlichen Elementen be-
stimmt er die moderne Rechtsdiskussi-
on (Verfassungen) und Menschenrechts-

debatte. Besonders Immanuel Kant 
(1724–1804) stellte die Menschenwürde 
in den Mittelpunkt seiner Moralphiloso-
phie. Die zentrale Stelle in seinem Werk 
«Grundlegung zur Metaphysik der Sit-
ten» (1785 lautet: «Im Reich der Zwecke 
hat alles entweder einen Preis oder eine 
Würde. Was einen Preis hat, an dessen 
Stelle kann auch etwas anderes als Äqui-
valent gesetzt werden, was dagegen über 
alle Preise erhaben ist, besitzt Würde.» 
Und Würde besitze allein jenes ver-
nunftbegabte Wesen, eben der Mensch, 
der der Moral, der Verantwortung und 
der Menschlichkeit fähig sei. 

Die rationale Begründung
Diese Fähigkeiten seien Tieren nicht ge-

geben, sie dürften daher mit einem Preis 
versehen und gehandelt werden. Dage-
gen dürfe der Mensch gerade nicht mit 
anderen Zwecken abgewogen und ihnen 
untergeordnet werden. Der Mensch sei 
«Zweck-an sich selbst» (Eigenwert). Und 
deswegen – so folgert Kant – habe sich 
jede andere Person ebenso als «Zweck an 
sich selbst» anzuerkennen und sie nie-
mals als blosses Mittel zu gebrauchen. 
Der Kern der Menschenwürde besteht – 
etwas anders formuliert – also darin, 
dass Menschen sich selbst und andere als 
gleiche und ebenbürtige moralische Sub-
jekte möglicher Verantwortung achten. 

Damit werden zwei entscheidende Ak-
zente gesetzt: Im Vergleich zu Antike, 
Mittelalter und Renaissance wird die 
Menschenwürde erstens nicht mehr reli-
giös, sondern rational begründet, mit 
dem blossen Faktum, dass der Mensch 
der Vernunft und der Sittlichkeit, der 
Verantwortung, fähig ist. Anders als im 
Humanismus der Renaissance wird die 
Menschenwürde nicht in der puren 
Selbstbestimmung gesehen, sondern in 
der Selbstzwecklichkeit und in einer spe-
zifischen Form der Selbstbestimmung, 
die Kant Autonomie nennt (wörtlich: 
Selbstgesetzgebung). Es ist eine Selbstbe-
stimmung, die sich gerade an Regeln hält, 
welche sich aus dieser Vernunft selbst er-
geben. Beispielsweise dürften nur jene 
moralischen Regeln als gerechtfertigt 
gelten, welche einen gewissen Universa-
lismus aufweisen und für alle vernunft-
begabten Wesen gelten. Das Tötungsver-
bot beispielsweise setzt voraus, dass ich 
darauf vertrauen kann, nicht willkürlich 
meines Lebens beraubt zu werden; was 
ich von anderen erwarte, ist gleichfalls 
Pflicht für mich selbst. Sobald die Men-
schenwürde an kulturelle Voraussetzun-
gen gebunden wird, ist sie verhandelbar 
und dem kulturellen Vergleich ausge-
setzt. Aus der formalen Beschreibung der 
Menschenwürde ergeben sich allerdings 
folgende wichtige Konsequenzen.

Anna Eleanor Roosevelt, US-amerikanische  
Menschenrechtsaktivistin sowie Ehefrau von US-Präsident Franklin D.
Roosevelt, präsentiert die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte.

Fo
to

: W
ik

im
ed

ia



19Nr. 02/2026

Erstens folgt daraus ein starker Egali-
tarismus: Menschenwürde als Eigenwert 
kommt allen Menschen bzw. allem 
Menschlichen zu, und zwar unabhängig 
davon, ob sie diese typischen Merkmale 
realisieren oder zu ihrer Realisierung 
auch nur fähig sind. Zweitens kommt die 
Menschenwürde allen Mitgliedern der 
Gattung des Homo sapiens zu. So wären 
Roboter nicht Träger von Menschenwür-
de, auch wenn sie uns in manchen Belan-
gen überlegen sein mögen. Drittens er-
gibt sich daraus die Nicht-Abstufbarkeit 
der Menschenwürde. Es gibt nicht ein 
Mehr oder Weniger an Menschenwürde. 
Man kann Menschenwürde nicht in ei-
nem bestimmten Grad besitzen. 

Abgeleitete Schutzrechte
Dies ist ein unaufhebbarer normativer 

Rahmen für jegliche Ausgestaltung der 
Grund- und Menschenrechte. Die Trä-
gerinnen und Träger der Menschenwür-
de haben folgende Schutzrechte, die sich 
unmittelbar daraus folgern lassen: Um 
das Selbstbestimmungsrecht und die 
Verantwortungspflicht wahrnehmen zu 
können, braucht es ein Minimum an 
Handlungs- und Entscheidungsfreiheit. 
Zudem ist mit dem Selbstbestimmungs-
recht auch der Anspruch auf eine gewis-
se Lebensqualität verbunden, um über-
haupt ein würdiges Leben führen zu 
können. Ferner gehört zur Selbstzweck-
lichkeit des Menschen, dass er vor jegli-
cher Verächtlichmachung und Demüti-
gung zu schützen ist, und erst recht, dass 
er vor jeglicher Verdinglichung (Folter-
verbot), Instrumentalisierung (For-
schungsobjekt ohne Zustimmung) und 
radikaler Fremdbestimmung (Verskla-
vung) verschont werden soll. Zu diesem 
moralischen Anspruchsfeld gehören ras-
sistische, religiöse oder ethnische Dis-
kriminierungen, denn die Würde ist an 
keine Leistung, keine Ethnie oder religi-
öse Überzeugung gebunden. 

In der amerikanischen Unabhängig-
keitserklärung (1776) und der französi-
schen Erklärung der Menschen- und 
Bürgerrechte (1789) wurden Gleichheit 
und Freiheit aller Menschen erstmals als 

Grundlage des Staatswesens formuliert. 
Der Gedanke einer universellen Würde 
hat damit den Weg in die politische Mo-
derne gefunden. 

Die Industrialisierung, der Kolonialis-
mus und vor allem die totalitären Re-
gime des 20. Jahrhunderts stellten das 
Ideal der Menschenwürde auf grausame 
Weise infrage. Der Holocaust, die syste-
matische Vernichtung von Millionen 
Menschen, markierte den radikalsten 
Bruch mit dem Gedanken, dass jeder 
Mensch einen unantastbaren Wert be-
sitzt. Als Reaktion darauf erklärte die 
UNO 1948 in der Präambel der Allge-
meinen Erklärung der Menschenrechte, 
dass «die Anerkennung der angebore-
nen Würde und der gleichen und unver-
äusserlichen Rechte aller Mitglieder der 

Gemeinschaft der Menschen die Grund-
lage von Freiheit, Gerechtigkeit und 
Frieden in der Welt ist». 

In der Gegenwart bleibt die Menschen-
würde ein Leitbegriff, zugleich aber auch 
ein umstrittenes Konzept. In Debatten 
um Biotechnologien, künstliche Intelli-
genz, Migration oder soziale Gerechtig-
keit wird immer wieder neu ausgehan-
delt werden müssen, was es bedeutet, die 
Würde des Menschen zu wahren. Philo-
sophisch betrachtet hat sich die Idee der 
Menschenwürde von einem religiösen zu 
einem universal-humanistischen Prin-
zip entwickelt. Sie bleibt der moralische 
Anker, der die Gleichheit aller Menschen 
begründet – jenseits von Herkunft, Kul-
tur oder Leistung. Ihre Geschichte ist 
nicht abgeschlossen, sondern eine fort-
währende Herausforderung, ein fort-
währender Prozess der Vertiefung und 
der Konkretion.� n

Die Wahrung der Menschenwürde bleibt  
ein fortwährender Prozess, der angesichts 

moderner Herausforderungen immer  
wieder neu eingefordert werden muss.

Fo
to

: L
eo

Pa
tr

iz
i, 

iS
to

ck


