DER ANKER DER GLEICHHEIT

ALLER MENSCHEN

In der aktuell polarisierten Welt wird auf Macht statt Recht
gesetzt. Das tangiert die Menschenwiirde. Denn in allen menschlichen

Handlungen gilt es, die Wiirde des Menschen zu respektieren.

Doch was genau ist damit gemeint?

m die Bandbreite des Begriffs der

Menschenwiirde zu verstehen,

miissen wir in die Geschichte zu-

riickgehen: In der antiken Welt
war der Gedanke einer allgemeinen
Menschenwiirde noch nicht prasent. Im
alten Griechenland galt Wiirde als etwas,
das sich am sozialen Rang, aber auch an
Tugend und Leistung mass. Wiirde fand
also ihren Ausdruck in unterschiedli-
chen, vom sozialen Status abhdngigen
Graden. Und zudem galten nur freie
Minner als vollwertige Biirger, wahrend
Frauen und Kinder, Sklaven und Frem-

Adrian Holderegger

de ausgeschlossen waren. Dennoch leg-
ten Plato und Aristoteles den Grund-
stein fiir die spateren Uberlegungen iiber
die besondere und herausragende Stel-
lung des Menschen im Kosmos. Plato er-
kannteim Menschen ein Wesen, das mit
seiner Vernunft an der gottlichen Welt
teilhat, und insofern kommt ihm eine
herausgehobene Stellung zu. Aristoteles
bezeichnet den Menschen als ein ver-
nunftbegabtes Lebewesen, eine Definiti-
on, die spiter zum Kernelement der De-
finition der Menschenwiirde werden
sollte.

«Die Schule von Athen» von Raffaelo Sanzio da
Urhino vereint die antiken Philosophen wie
Platon und Aristoteles, deren Vernunftlehre
den Grundstein fiir den modernen Begriff

der Menschenwiirde hildet.




Erstinderromischen Antike wurde der

Begrift der «dignitas humana» (Men-
schenwiirde) geprégt. Hier bezog sich
die Wiirde auf den gesellschaftlichen
Rang und die gesellschaftliche Ehre: Je
hoher jemand in der Gesellschaft stand,
desto mehr Wiirde kam ihm zu. Mitdem
romischen Philosophen und Politiker
Cicero wandelte sich der Begriff aller-

Foto: Wikimedia

dings. In seiner Sicht besitzen Menschen
mit ihrer Vernunftbegabung eine Wiir-
de, womit sie sich unterscheiden von den
iibrigen Lebewesen, insbesondere von
den Tieren. Er hilt fest: «Die Natur hat
uns zur Gemeinschaft geschaffen und
uns die Vernunft gegeben, durch die wir
uns iiber die Tiere erheben.»

Eingeschrankte Umsetzung

Mit seiner Vernunftbegabung ist jeder
Mensch Triger von Wiirde, unabhingig
von Herkunft oder Stand. Und eben die-
se Wiirde verpflichtet ihn zum morali-
schen Handeln und insbesondere zur
Achtung anderer. Diese Sicht ist noch
nicht im modernen Sinne als universa-
listisch zu verstehen, da Frauen, Kinder
und Sklaven davon ausgenommen sind.
Sie bildet aber eine wichtige Briicke zum
Christentum, das die Vernunftbegabung
des Menschen bereits im frithen Chris-
tentum mit der theologischen Auffas-
sung von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen verband und so der Men-
schenwiirde einen umfassend universa-
listischen Charakter zuschrieb, unab-
hingig von Herkunft, Geschlecht oder
Stand. Sosieht der Theologe Thomas von
Aquin im 13. Jahrhundert, Traditionen
der Antike aufnehmend, die Wiirde des
Menschen in seiner Vernunft und in sei-
nem freien Willen begriindet, verstan-
den als geschaffene Gaben des Schépfers,
dessen Bild und Gleichnis der Mensch
ist. Allerdings blieb die praktische Um-
setzung dieser Einsicht in der mittelal-

Die Gottesehenbildlichkeit ist
aus christlicher Sicht die
Grundlage der Menschenwiirde.

terlich-kirchlichen Gesellschaft einge-
schrankt, denn Feudalismus und Stin-
deordnung bestimmten die soziale Hie-
rarchie, und im gewissen Sinne auch den
Grad der Wiirde.

Im Humanismus der Renaissance er-
reichte die Idee der menschlichen Wiirde
einen neuen Hoéhepunkt. Der italieni-
sche Philosoph Giovanni Pico della Mi-
randola (1463-1494) formuliertin seiner
berithmten «Rede iiber die Wiirde des
Menschen», dass der Mensch von Gott
die Freiheit erhalten habe, sich selbst zu
verwirklichen und die Welt zu gestalten.
Und eben diese Freiheit macht ihn zu ei-
nem einzigartigen Wesen im Kosmos.
Damit wird die Wiirde des Menschen
zum Ausdruck menschlicher Selbstbe-
stimmung - und in bemerkenswerter
Klarheit fiigt Pico hinzu - zum Guten
wie zum Schlechten.

Mit der jidisch-christlichen Tradition
erhilt die Menschenwiirde eine neue Di-
mension. In der Tat beginnen viele Ab-
handlungen iiber die Menschenwiirde
mit dem Verweis auf die «Gottebenbild-
lichkeit» des Menschen, so wie sie im
Schépfungsbericht des Buches Genesis
erwahnt wird; das hat den Vorteil, dass
damit ein grosses Assoziationsfeld auf-
gerufen wird. Denn bekanntlich hat die-
ser frithjidische Topos die Geschichte
der Menschenwiirde entscheidend mit-
gepragt, wenn vielfach auch auf ver-
schlungenen Wegen. Fiir viele Menschen
ist das Glaubensdatum der Gotteben-
bildlichkeit entscheidend, ein starkes

Nr02/2006 17




Foto: Wikimedia

Motiv, um sich in Solidaritat fiir die Be-
lange des Menschen einzusetzen. Doch
was ist damit gemeint? Die Bibelwissen-
schaften haben langst aufgezeigt, dass
der Topos des Menschen «als Bild und
Gleichnis Gottes» eine fundamentale
Grundlage biblischer Anthropologie
und Ethik ist. Alle Menschen sind Stell-
vertreter und Stellvertreterinnen Gottes
auf Erden; ein Attribut, das nicht mehr
nur dem Konigals dem Stellvertreter des
Reichsgottes vorbehalten ist, sondern al-
len Menschen zukommt.

Als bei den Beratungen zu den UNO-
Menschenrechten im Jahr 1948 Brasilien
den Vorschlag machte, einen Verweis auf
die Gottebenbildlichkeit in den Text mit-
einzubeziehen, wurde dies mit grosser
Mehrheit abgelehnt. Das Argument lau-
tete, dass eine explizite Referenz aufeinen
Bibeltext eine religios und weltanschau-
lich plurale Welt nicht reprasentieren
konne. Man entschied sich daher mit
grosser Mehrheitfiir den Bezug zum
neutralen Ausdruck der Menschenwiir-
de ohne Hinweis auf eine spezifisch reli-
giose Tradition.

Inder Neuzeit wurde der Wiirdebegriff
durch die Aufkldarungentscheidend und
umfassend gepragt und umformuliert.
In seinen wesentlichen Elementen be-
stimmt er die moderne Rechtsdiskussi-
on (Verfassungen) und Menschenrechts-

18  nro2/206

debatte. Besonders Immanuel Kant
(1724-1804) stellte die Menschenwiirde
in den Mittelpunkt seiner Moralphiloso-
phie. Die zentrale Stelle in seinem Werk
«Grundlegung zur Metaphysik der Sit-
ten» (1785 lautet: «Im Reich der Zwecke
hat alles entweder einen Preis oder eine
Wiirde. Was einen Preis hat, an dessen
Stelle kann auch etwas anderes als Aqui-
valent gesetzt werden, was dagegen tiber
alle Preise erhaben ist, besitzt Wiirde.»
Und Wiirde besitze allein jenes ver-
nunftbegabte Wesen, eben der Mensch,
der der Moral, der Verantwortung und
der Menschlichkeit fahig sei.

Die rationale Begriindung

Diese Fahigkeiten seien Tieren nicht ge-
geben, sie diirften daher mit einem Preis
versehen und gehandelt werden. Dage-
gen diirfe der Mensch gerade nicht mit
anderen Zwecken abgewogen und ihnen
untergeordnet werden. Der Mensch sei
«Zweck-an sich selbst» (Eigenwert). Und
deswegen - so folgert Kant - habe sich
jede andere Person ebenso als «Zweck an
sich selbst» anzuerkennen und sie nie-
mals als blosses Mittel zu gebrauchen.
Der Kern der Menschenwiirde besteht —
etwas anders formuliert - also darin,
dass Menschenssich selbstund andereaals
gleiche und ebenbiirtige moralische Sub-
jekte moglicher Verantwortung achten.

Anna Eleanor Roosevelt, US-amerikanische

Menschenrechtsaktivistin sowie Ehefrau von US-Prasident Franklin D.
Roosevelt, prasentiert die Allgemeine Erklarung der Menschenrechte.

Damit werden zwei entscheidende Ak-
zente gesetzt: Im Vergleich zu Antike,
Mittelalter und Renaissance wird die
Menschenwiirde erstens nicht mehr reli-
gids, sondern rational begriindet, mit
dem blossen Faktum, dass der Mensch
der Vernunft und der Sittlichkeit, der
Verantwortung, fahig ist. Anders als im
Humanismus der Renaissance wird die
Menschenwiirde nicht in der puren
Selbstbestimmung gesehen, sondern in
der Selbstzwecklichkeit und in einer spe-
zifischen Form der Selbstbestimmung,
die Kant Autonomie nennt (wortlich:
Selbstgesetzgebung). Es ist eine Selbstbe-
stimmung, diesich gerade an Regeln halt,
welche sich aus dieser Vernunft selbst er-
geben. Beispielsweise diirften nur jene
moralischen Regeln als gerechtfertigt
gelten, welche einen gewissen Universa-
lismus aufweisen und fiir alle vernunft-
begabten Wesen gelten. Das Totungsver-
bot beispielsweise setzt voraus, dass ich
daraufvertrauen kann, nicht willkiirlich
meines Lebens beraubt zu werden; was
ich von anderen erwarte, ist gleichfalls
Pflicht fiir mich selbst. Sobald die Men-
schenwiirde an kulturelle Voraussetzun-
gen gebunden wird, ist sie verhandelbar
und dem kulturellen Vergleich ausge-
setzt. Aus der formalen Beschreibung der
Menschenwiirde ergeben sich allerdings
folgende wichtige Konsequenzen.



Erstens folgt daraus ein starker Egali-
tarismus: Menschenwiirde als Eigenwert
kommt allen Menschen bzw. allem
Menschlichen zu, und zwar unabhingig
davon, ob sie diese typischen Merkmale
realisieren oder zu ihrer Realisierung
auch nur fahigsind. Zweitenskommt die
Menschenwiirde allen Mitgliedern der
Gattung des Homo sapiens zu. So wiren
Roboter nicht Trager von Menschenwiir-
de, auch wenn sie uns in manchen Belan-
gen liberlegen sein mogen. Drittens er-
gibt sich daraus die Nicht-Abstufbarkeit
der Menschenwiirde. Es gibt nicht ein
Mehr oder Weniger an Menschenwiirde.
Man kann Menschenwiirde nicht in ei-
nem bestimmten Grad besitzen.

Abgeleitete Schutzrechte

Dies ist ein unauthebbarer normativer
Rahmen fiir jegliche Ausgestaltung der
Grund- und Menschenrechte. Die Tri-
gerinnen und Triger der Menschenwiir-
de haben folgende Schutzrechte, die sich
unmittelbar daraus folgern lassen: Um
das Selbstbestimmungsrecht und die
Verantwortungspflicht wahrnehmen zu
konnen, braucht es ein Minimum an
Handlungs- und Entscheidungsfreiheit.
Zudem ist mit dem Selbstbestimmungs-
recht auch der Anspruch auf eine gewis-
se Lebensqualitdt verbunden, um tber-
haupt ein wiirdiges Leben fithren zu
konnen. Ferner gehort zur Selbstzweck-
lichkeit des Menschen, dass er vor jegli-
cher Verichtlichmachung und Demiiti-
gung zu schiitzen ist, und erstrecht, dass
er vor jeglicher Verdinglichung (Folter-
verbot), Instrumentalisierung (For-
schungsobjekt ohne Zustimmung) und
radikaler Fremdbestimmung (Verskla-
vung) verschont werden soll. Zu diesem
moralischen Anspruchsfeld gehoren ras-
sistische, religiose oder ethnische Dis-
kriminierungen, denn die Wiirde ist an
keine Leistung, keine Ethnie oder religi-
ose Uberzeugung gebunden.

In der amerikanischen Unabhéngig-
keitserkldarung (1776) und der franzdsi-
schen Erklirung der Menschen- und
Biirgerrechte (1789) wurden Gleichheit
und Freiheit aller Menschen erstmals als

Die Wahrung der Menschenwiirde bleibt
ein fortwahrender Prozess, der angesichts
moderner Herausforderungen immer
wieder neu eingefordert werden muss.

WELTI

Grundlage des Staatswesens formuliert.
Der Gedanke einer universellen Wiirde
hat damit den Weg in die politische Mo-
derne gefunden.

Die Industrialisierung, der Kolonialis-
mus und vor allem die totalitiren Re-
gime des 20. Jahrhunderts stellten das
Ideal der Menschenwiirde auf grausame
Weise infrage. Der Holocaust, die syste-
matische Vernichtung von Millionen
Menschen, markierte den radikalsten
Bruch mit dem Gedanken, dass jeder
Mensch einen unantastbaren Wert be-
sitzt. Als Reaktion darauf erklirte die
UNO 1948 in der Prdaambel der Allge-
meinen Erkldrung der Menschenrechte,
dass «die Anerkennung der angebore-
nen Wiirde und der gleichen und unver-
dusserlichen Rechte aller Mitglieder der

WOCHENMAGAZIN FUR LEBEN UND HOFFEN

TAG

Gemeinschaft der Menschen die Grund-
lage von Freiheit, Gerechtigkeit und
Frieden in der Welt ist».

In der Gegenwart bleibt die Menschen-
wiirde ein Leitbegriff, zugleich aber auch
ein umstrittenes Konzept. In Debatten
um Biotechnologien, kiinstliche Intelli-
genz, Migration oder soziale Gerechtig-
keit wird immer wieder neu ausgehan-
delt werden miissen, was es bedeutet, die
Wiirde des Menschen zu wahren. Philo-
sophisch betrachtet hat sich die Idee der
Menschenwiirde von einem religiosen zu
einem universal-humanistischen Prin-
zip entwickelt. Sie bleibt der moralische
Anker, der die Gleichheit aller Menschen
begriindet - jenseits von Herkunft, Kul-
tur oder Leistung. Thre Geschichte ist
nicht abgeschlossen, sondern eine fort-
wihrende Herausforderung, ein fort-
wiahrender Prozess der Vertiefung und
der Konkretion. ]




