
Demut
Das Leben annehmen,  

ansprechbar für Gott bleiben: 
Warum Demut die Mutter  

aller Tugenden ist

WINTER
25.26

DAS MAGAZIN DER KAPUZINER

Roma in Albanien
Hoffnung für eine  
vergessene Minderheit

Digitale Diät
Tipps für den Umgang  
mit dem Smartphone

Stille
In aller Ruhe in Beziehung treten:  

zu mir, zu Gott, zu meiner Umwelt.
Ein Plädoyer für die Stille  



EDITORIAL

0302

Provinzialminister der
Deutschen Kapuzinerprovinz
Provinzialminister der

Liebe Leserinnen und Leser,
die Wintermonate sind still. Ganz anders als der Sommer. 
Wenn die Tage lang und warm sind, dringen durch die 
offenen Fenster das Lachen und die Musik der Feiernden, 
der Gesang der Vögel und das Brummen der Insekten. Die 
niedrigen Temperaturen und die Dunkelheit schaffen eine 
andere Stimmung. Jetzt ist die Zeit des Rückzugs. Wir 
kuscheln uns in warme Decken, wärmen die Hände an 
einer Tasse Tee oder Kaffee, vermeiden gleisendes Licht 
und genießen die ruhige Stimmung von Kerzen, vielen 
Kerzen. Fällt dann noch Schnee, legt er sich wie eine 
Decke über unsere Welt und alles wird noch ruhiger.

Stille ist das Thema dieses cap!-Heftes. Ein Thema, das 
über die „Stille Nacht“ hinausgeht. Denn das berühmte 
Weihnachtslied von Franz Xaver Gruber erinnert daran, 
dass es in der Stille etwas zu entdecken gibt, das wir 
ansonsten überhören könnten. 

Wir Kapuzinerbrüder haben uns einen kontemplativen 
Lebensstil vorgenommen. Das bedeutet nicht den Rück-
zug aus der Welt, sondern die Aufmerksamkeit für das, 
was oft im Lärm und Gebrüll der Starken und Rücksichts-
losen untergeht. Dazu gehört auch Gottes leises Klopfen 
an unserer Tür. Im Kloster Irdning bieten wir regelmäßig 
Einübung in die Kontemplation an, in Salzburg und Münster die Möglichkeit für „Stille Tage“. 

Warum Stille gut sein kann und wie man Elemente eines kontemplativen Lebensstils in den 
Alltag einbauen kann, lesen Sie in diesem Heft. Daneben gibt es – wie immer in der Winter-
ausgabe – unsere Missionsstrecke. Sie richtet den Blick auf die Sendung, die wir als Christen 
haben. Auch diese verstehen wir besser, wenn es nicht immer laut um uns herum ist.

Zum Übergang von einem Jahr ins Andere danke ich von Herzen für die Weggemeinschaft. 
Egal, ob Weihnachten oder Silvester vor oder hinter uns liegen: Dass Gott mit uns auf dem 
Weg ist, bestimmt unsere Tage. Ich wünsche Ihnen die Erfahrung erfüllter Stille, aber auch 
Momente echter Freude und lauten Lachens. 

Bleiben wir einander verbunden!

Br. Helmut Rakowski

_WINTER 25.26

FO
TO

S:
 K

A
PU

ZI
N

ER
/R

A
U

SE
R,

 K
A

PU
ZI

N
ER

/L
ED

ER
SB

ER
G

ER



FO
TO

S:
 B

ET
H

LE
H

EM
-S

C
H

W
ES

TE
RN

, U
N

SP
LA

SH
, R

A
U

SE
R

TI
TE

LB
IL

D
: I

ST
O

C
K

04 _WINTER 25.26 05_WINTER 25.26

Rubriken
03 Editorial

22 Einblick

26 Kapuziner helfen

39 News und Nachrufe

43 Klosterküche

50 Standpunkt

51 Kontakte/Impressum

06

08

14

16

Mut zur Stille
Die Stille öffnet Türen und 
macht bereit für Begegnung

Gott, ich und andere
Stille und Alltag: Wir haben 
vier Menschen auf ihrem Weg 
mit der Stille begleitet

Interview
Der Neurowissenschaftler 
Matthias Deliano verrät, was 
bei Stille im Gehirn passiert

Wie kommst Du zur Ruhe? 
cap! hat nachgefragt: Wie 
bauen Menschen ruhige 
Momente in ihr Leben ein?

TITELTHEMA: STILLE Kloster im Netz
Was wir tun, für welche Werte 
wir stehen und wie Sie mit uns in 
Kontakt kommen, finden Sie in 
unserem „Kloster im Netz“.
kapuziner.org

Monatlicher Newsletter
Einmal im Monat schicken wir 
Ihnen ein Update per Mail: Was 
war im letzten Monat wichtig? 
Einfach kostenlos bestellen!
kapuziner.org/newsletter

Magazin cap!
Das Magazin der Kapuziner 
erscheint dreimal im Jahr. Sie 
können sich cap! kostenlos 
nach Hause liefern lassen.
kapuziner.org/magazin

Helfen Sie uns helfen!
Sie wollen die Kapuziner unter-
stützen? Alle Informationen und 
eine Online-Spendenmöglichkeit 
finden Sie auf unserer Website.
kapuziner.org/spenden

Kunst und Spiritualität
Über Berührungen und 
die besondere Verbindung von 
Kunst und Spiritualität

WAS TREIBT DICH AN?
„Die Liebe ist entscheidend“: 
Br. Alexander Schröter über Glück, 
Gehorsam und Gemeinschaft

ZWEI KÖPFE, ZWEI MEINUNGEN
Gendern Sie in Ihren Texten? 

18

24

28

34

38

Minderheiten am Rande
Hoffnung durch Bildung: Wie 
sich die Kapuziner in Albanien für 
die Roma im Land einsetzen 

Einsatz für Kinder
Der Kapuziner Br. Auguste 
Agoundkpé und sein Kampf 
für vom Tod bedrohte 
Kinder im Benin

SONDERTEIL MISSION

30

32

Die Frucht der Mission
Neue Kapuzinerprovinz in 
Sibolga in Indonesien

Interview
Br. Luc Vansina aus Antwerpen 
berichtet über seine lebens-
gefährlichen Einsätze im Kongo 

Inhalt

18 34

25.26

Ausgabe
WINTER

06

Übung zur Stille
Eine 20-Minuten-Übung 
für mehr Wertschätzung 
des Schweigens

Digitale Diät
Smartphone statt Stille 
und Fokus: Schon kleine 
Übungen helfen, mehr 
Kontrolle zu bekommen

44

46

IMPULS & LEBEN



06 _WINTER 25.26 07_WINTER 25.26

TITELTHEMA

8

TEXT: BR. BERND KOBER

Elf Menschen sitzen im Turmzimmer der Lieb-
frauenkirche in Frankfurt am Main, einem gewölb-
ten Raum aus dem 15. Jahrhundert. Die Mauern 
messen mehr als einen Meter Tiefe. Durch ein 
Fenster dringen gedämp� e Geräusche, Stimmen, 
farbiges Licht. Im Raum ist es still. Schweigemedi-
tation. Jeden Freitagabend. Ist die Tür geschlossen, 
wird nur wenig gesagt: klare Worte zu Haltung und 
Atmung, ein kurzer Vers aus den Psalmen des Alten 
Testaments wird zitiert. Dann breitet sich Stille aus. 
Und wenn nach einer halben Stunde das Bibelwort 
wiederholt wird – in die Stille hinein – dann spürt 
man: Die Stille ist „etwas“. Sie wird wie zerschnit-
ten, aufgebrochen durch den Klang der Worte.

Stille ist kein Mangel, kein Minusbereich, kei-
ne Abwesenheit von Geräusch oder Lärm. Sie ist 
eine aktive Kra� , eine Dynamik, eine Gegenwart. 
Der Mensch ist bei sich zuhause. Er ist nicht au-
ßer sich. Er oder sie ist zurückgekehrt, einge-
kehrt bei sich selbst. Das Ge� acker der Bilder, 
das Gewirr der Worte und Stimmen, das Vibrie-
ren der Klänge, Geräusche und des Lärms we-
cken die äußeren Sinne, binden die Aufmerk-
samkeit, dringen ein und bewohnen den 
Menschen. Wer die Stille sucht, kennt das. Die 
Eindrücke des Tages gehen mit, klingen und 
schwingen nach und es braucht manches Mal ge-
raume Zeit, bis sie ausgeklungen sind. Dann aber 
weitet sich ein innerer Raum, eine innere Tiefe, 
die auch ein Abgrund sein kann. Innere Bewe-
gungen, eigene Bewegungen werden spürbar.

Lichtvolles und Dunkles
Ob eine oder einer schwindelfrei ist, kann nicht nur 
beim Bergsteigen von entscheidender Bedeutung 
sein. Wer die Tür zu den inneren Räumen und Tie-
fen ö� net, erschrickt hier und da vor den Krä� en, 
die dort wirken. Freilich kann die Stille ruhig und 
gelassen machen. Wer sich aber losmacht von äu-
ßeren Ablenkungen, von all dem, was ihn aus sei-
ner eigenen Mitte herauszieht, der begegnet seinem 
inneren Menschen. Bilder und Gefühle werden 
frei, die sonst keinen Raum haben. Erfüllendes, 
Lichtvolles kann stark werden, aber auch Dunkles, 
Bizarres, Verunsicherndes. Manch einem wird in 

der Stille nahezu der Boden unter den Füßen weg-
gezogen. Stille braucht Mut – oder Gottvertrauen.

Franz von Assisi hatte Mut und Gottvertrauen. 
Zu seinem Wachstumsweg gehört die Stille. Dort 
wächst er in die Tiefe, wird aufmerksam auf nie 
Gesehenes und Gehörtes. Der, der gern mit 
Freunden feierte und sich feiern ließ, dem es zu-
hause an nichts fehlte, verlässt die sichere Stadt. 
Er strei�  in den Wäldern umher, betet an einsa-
men Orten. Er reduziert die äußeren Eindrücke, 
um sich selbst auf die Spur zu kommen. Die nicht 
formulierte Voraussetzung: Wer sich selbst wirk-
lich auf die Spur kommt, kommt auf Gottes Spur. 
Denn der Mensch ist sich selbst erste Gabe, vom 
Schöpfer sich anvertraut. In der Stille begegnet 
Franz sich selbst. Und es ö� net sich eine neue 
Aufmerksamkeit, in der er Gott berührt.

Echte Begegnung wird möglich
Lärm ist keine gute Voraussetzung für tiefe Gesprä-
che. Man zieht sich automatisch zurück, um besser 
zu hören. Die Stille ermöglicht ein Hören, das nicht 
nur mit dem Ohr geschieht. Im Raum der Stille be-
ginnt der Mensch die Konturen seines Wesens zu 
erahnen. Die Stille gibt den Worten des Gegenüber 
ihre Kostbarkeit und Würde zurück. Die Stille be-
fähigt zu echter Begegnung. In der Stille kann Kra�  
bekommen, was Gott in die Tiefe des Menschen ge-
legt hat – als Potential und Talent. Aus der Stille 
wachsen Musik, Poesie und Glaube. Ohne Stille 
verkümmert jede Kultur, denn Kultur ist nicht die 
versierte Wiederholung dessen, was einmal irgend-
wann von irgendwem gesagt und getan wurde. Kul-
tur entsteht in der persönlichen, inneren Aneig-
nung, die allein die Stille ermöglicht.

Papst Franziskus formulierte seinerzeit: „Wir 
wissen, dass der Glaube keine � eorie und auch 
keine Wissenscha�  ist: Er ist eine Begegnung.“ In-
mitten der dicken Mauern des Turmzimmers der 
Liebfrauenkirche machen Menschen sich für 
diese Begegnung bereit. Sie bereiten sich für die 
Begegnung mit sich selbst und mit Gott. Und sie 
bereiten sich, Menschen und Schöpfung mit acht-
samer Aufmerksamkeit zu begegnen. Die Stille ist 
ein heilsames Elixier.

Mut zur
Stille

Warum die Stille suchen? Stille öffnet Türen, sie macht bereit für
Begegnung. Mit Menschen, der Schöpfung und Gott. 

FO
TO

: I
ST

O
C

K



TITELTHEMA

_WINTER 25.26 _WINTER 25.26 0908

>FO
TO

: B
ET

H
LE

H
EM

-S
C

H
W

ES
TE

RN

Zwei Autos kommen hier nicht aneinander vor-
bei. Nur an den gelegentlichen Ausweichstellen 
der Straße. Im Winter möchte ich hier nicht eilig 
ins Tal müssen, nach St. Veit im Pongau im Salz-
burger Land. Oder unterwegs eine Panne haben. 
Eine mulmige Vorstellung. „Es gibt keine ö� entli-
chen Verkehrsmittel“, steht auf der Homepage die-
ses Ortes zum � ema Anreise. Warum, das wird 
mir bei diesem Anblick klar: „Wie soll hier herauf 
denn bitteschön ein Bus kommen?“ Von der End-
haltestelle des Busses in St. Veit wandert man noch 
zwei Stunden zu Fuß bis zum Ziel. In dieser Abge-
schiedenheit ist die Stille schon programmiert.   

Hier oben scheint die Welt zu Ende. Wenn sie 
denn nicht zu Füßen läge. Auf 1300 Metern 
Höhe starrt der ungläubige Blick auf die Schön-
heit der umliegenden Berggipfel und das Tal tief 
unten. Willkommen auf der ‚Kinderalm‘.

„Wir sind berufen, in der Wüste zu leben“, sagt 
Schwester Orit, „unser Leben ist geprägt von Stille 
und Einsamkeit“. „Wüste“ meint im Sinne von Je-
sus Christus „sich der Welt entziehen“. Kinderalm 
heißt der Ort, weil hier schon vor dem zweiten 
Weltkrieg Kinder mit Lungenleiden Erholung ge-
funden haben. Seit 1985 leben hier die Bethlehem-

8

TEXT: BR. MICHAEL MASSEO MALDACKER

Schwestern. Schwester Orit ist eine von ihnen. 
Eine andere ist Schwester MariaVita. 

In der Stille begegnen sie Gott, darin sind sich 
die beiden Schwestern einig. „Aber in der Stille 
begegne ich auch vielen Menschen. Allen, für 
die ich bete“, erzählt Schwester MariaVita. Die 
beiden jungen Schwestern wirken nicht nach 
einem Leben im Rückzug. Sondern eher nach 
O� ensive, den Menschen zugewandt. Schwester 
Orit stammt aus Tschechien, Schwester Maria-
Vita kommt aus dem Allgäu.

Die Schwestern sind oft alleine
Mit den beiden leben hier oben weitere 22 
Schwestern, zwischen 24 und 93 Jahre alt. Die 
Ausbildungen, die die Schwestern mit ins 
Kloster bringen, sind ebenso vielfältig. Es gibt 
Lehrerinnen ebenso wie Krankenschwestern, 
eine Schwester hat Philosophie studiert. Schwes-
ter Orit studierte Biochemie, Schwester Maria-
Vita ist � eologin.

Der ausführliche Name der Gemeinscha�  ist 
„Monastische Familie von Bethlehem, der Auf-
nahme Mariens in den Himmel und des heiligen 
Bruno“. Der Orden hat auch ein Kloster in Belgien, 

ich und andere
Die Stille trägt viele Früchte: Rückzug zu Gott, 

Zuwendung zum Nächsten, ein besseres Leben. Wir haben vier
 Menschen auf ihrem Weg mit der Stille begleitet.

Gott,

Anbetung
Die eucharisti-
sche Anbetung 
ist eine ganz 
besondere Form 
der Stille. Die 
Schwestern 
von Bethlehem 
suchen sie,  
gemeinsam 
oder alleine



TITELTHEMA

_WINTER 25.26 _WINTER 25.26 1110

FO
TO

: K
A

PU
ZI

N
ER

/M
A

LD
A

C
KE

R

in Opgrimbie bei Maasmechelen, nahe der nieder-
ländischen Grenze, und eines in Deutschland, bei 
Hessisch Lichtenau im Bistum Fulda. Gemeinsam 
haben alle Klöster: Sie sind in der Abgeschieden-
heit. Es ist eine Welt ohne Fernsehen, Radio, Strea-
ming, ohne Internet, Social Media, selbst ohne 
Musik. Auch in der Liturgie: keine Orgel, kein 
Instrument, nur Gesang.

Die Abgeschiedenheit zieht sich durch den All-
tag: Diejenigen Schwestern, die nicht zu einem an-

deren Arbeitsplatz innerhalb des Klostergeländes 
gehen müssen (in die Küche, die Töpferei oder als 
Betreuerin der Gäste), verbringen die meiste Zeit 
alleine in ihrem eigenen Raum, der einfachen ‚Zel-
le‘ oder der ‚Eremitage‘, einem kleinen Häuschen 
mit eigener Kapelle. Dort beten, essen, arbeiten 
und schlafen sie. Jede Schwester hat eine eigene 
Dusche, eine eigene Toilette, sogar einen Garten 
für sich selbst. Einige tägliche Gebete �nden in 
Gemeinscha� statt, in der Kirche des Klosters. 

In der Stille begegne ich meinem Leben, meinen Emotionen. 
Da gehen Schubladen auf, die ich eigentlich gerne geschlossen halte“
                                                                                                                                                                                                                                  Bettina Schmidt 

„
„Zweimal am Tag versammeln wir uns in der Kir-
che, zum gemeinsamen Lob Gottes: zur Matutin in 
der Früh und zur Vesper und Heiligen Messe am 
Abend“, erläutert Sr. MariaVita. Die übrigen fünf 
Gebetszeiten hält jede Schwester für sich, in ihren 
eigenen beschaulichen vier Wänden.  

 Die täglichen Mahlzeiten nehmen die Schwes-
tern ebenfalls getrennt voneinander in Einsamkeit 
ein. Jede für sich. Nur sonntags und an Hochfesten 
gibt es ein gemeinsames Mittagessen im Speise-
saal. Dann sind auch Gäste zur Gemeinscha� zu-
gelassen. Jedoch nur Frauen. 

Der Herr Jesus Christus ist ihnen stets nahe. Für 
die Bethlehem-Schwestern ist die eucharistische 
Anbetung sehr wichtig, eine besondere Form der 
Stille. Jede Schwester mit ewiger Profess hat den 
Leib Christi, das so genannte Allerheiligste, in ih-
rer eigenen Zelle. „Der Herr ist in meiner Zelle 
gegenwärtig, er erwartet mich schon, wenn ich 
meine Zelle betrete“, sagt Schwester MariaVita. „Es 
ist eine sehr intime Begegnung. Er ist da und ich 
bin da“, schildert Schwester Orit. „Wir Schwestern 
sind in der Anbetung ganz verborgen vor dem 
Herrn, wir sind nur für ihn da“. 

Durch Stille zu mehr Lebensqualität
Ein anderer Ort, ein anderes Leben: Vor gut einem 
Jahr war Bettina Schmidts erster Besuch im Kapu-
zinerkloster Salzburg. Sie nahm mit einer Hand-
voll anderer Gäste einige Tage am Osterprogramm 
des „Klosters zum Mitleben“ teil.  

„Zum ersten Mal habe ich vor 25 Jahren gehört, 
dass Menschen in ein Kloster zu einer Auszeit ge-
hen. Das war mir damals aber sehr fremd. Im ver-
gangenen Jahr war ich in einer Krisenphase, da 
habe ich das Angebot der Salzburger Kapuziner 
gesehen, dass sie in der Karwoche und den Oster-
tagen Gäste aufnehmen und habe sofort entschie- >

den: da will ich hin!“ Erwartungen hatte die Tou-
rismusmanagerin aus der Gegend von Salzburg 
zunächst an sich selbst, nicht an das Programm im 
Kloster. „Ich habe beschlossen, dass ich während 
der Zeit im Kapuzinerkloster auf mein Handy ver-
zichten möchte – auf alle Nachrichten, Anrufe, 
Social Media“, erzählt die 53-Jährige heute.

„Kaum hatte ich das Handy zu Hause gelassen, 
wurde ich schon nach drei Stunden im Kloster 
nervös, dass ich jetzt nicht mehr erreichbar bin. Da 
habe ich mich in den Klostergarten gesetzt und bin 
sofort ruhig geworden. Das war wunderschön“, er-
innert sich die zweifache Mutter und Großmutter. 
„Natürlich wollte ich im Kloster zur inneren Ruhe 
kommen. Das hat auch funktioniert, die Ruhe hat 
auch noch mehrere Wochen lang in meinem All-
tag angehalten.“ 

Und zum Teil noch bis heute: „Ich starte inzwi-
schen nicht mehr gut in meinen Tag, wenn ich 
nicht morgens eine Tasse Tee in Stille getrunken 
habe, noch im Schlafanzug“, schildert sie ein lieb-
gewonnenes Ritual.

Bettina Schmidt stammt aus Essen im Ruhrge-
biet und lebt seit zehn Jahren in Salzburg und Um-
gebung. Sie wohnt auf dem Land, einige Kilometer 
nördlich der Stadt: „Hier ist es eigentlich schon 
still“. Dabei verbindet sie mit der Stille nicht nur 
gute Momente. „In der Stille kommen viele Dinge 
hoch, die ich verdrängt habe. Das tut weh, macht 
mich traurig und auch ängstlich. Deshalb muss es 
für mich auch Momente geben, in denen nicht al-
les still ist“, sagt sie. „In der Stille begegne ich mei-
nem Leben, meinen Emotionen. Da gehen Schub-
laden auf, die ich eigentlich gerne geschlossen 
halte“, erzählt Bettina Schmidt, die ihre Töchter 
allein großgezogen hat. „Im Alltag lenken wir uns 
lieber durch Beschä�igung ab, als unseren Gefüh-
len auf den Grund zu gehen. Wenn ich mich auf 

Auszeit im 
Kloster
Tourismus-
managerin 
Bettina Schmidt 
kann sich in der 
Stille der Welt 
entziehen



TITELTHEMA

_WINTER 25.26_WINTER 25.26 1312

Stille ist nicht Ruhe. Stille 
kann auch im Wort oder im 
Lärm sein. Sie ist die Wahr-
nehmung von mir selbst, der 
Mitmenschen und Gottes“
                                                                Bruder Antony Manuel 

„

FO
TO

: G
ER

H
A

RD
 B

ER
G

ER

die Stille einlasse, werde ich mir über mein Leben 
bewusst. Ich kann mich mit der Vergangenheit 
versöhnen: Ich habe ganz bewusst Freude oder bin 
über bestimmte Umstände wütend.“ Der Bezug 
zum christlichen Glauben war in ihrem Leben zu-
nächst negativ geprägt, sagt sie heute. „In meinem 
Elternhaus herrschte die klassisch konservative ka-
tholische Prägung. Da gab es keine Re�exion über 
den Glauben.“

Und was hält ihre Familie von Bettina Schmidts 
neu entdeckter Liebe für das Kloster? „Die �nden 
das total spannend und großartig. Wenn ich von 
den Aufenthalten erzähle, lauschen sie aufmerk-
sam und kommentieren mit „wow!“ Es ist für 
mein privates Umfeld einfach eine andere, eine 
unbekannte Welt. Die Faszination ist groß, aber 
über die Schwelle trauen sich viele nicht“, berich-
tet sie. „Seit dem Klosteraufenthalt habe ich einen 
anderen Umgang mit meinem Telefon. Ich habe 
nun WhatsApp auf lautlos gestellt und sehe nicht 
mehr, wenn ich eine neue Nachricht erhalten 
habe. Das ist die Übernahme der Stille aus der 
Klosterzeit in mein Leben. Die Welt dreht sich 
weiter, aber ich kann mich jetzt besser entziehen“, 
schwärmt Bettina Schmidt.

Bruder Antony: Stille bewegt die Herzen
Wie heilsam Stille sein kann, hat auch Bruder 
Antony in seiner Zeit im Kapuzinerkloster Irdning 
in der Steiermark erlebt. An diesen Ort kommen 
Menschen, die Stille suchen. „Stille bewegt die 
Herzen“, sagt der Ordensmann. Er hat beobachtet, 
wie sich Menschen vor Beginn des Aufenthalts in 
der Stille und danach verhalten. „Die Haltung zu 
Gott und den Mitmenschen ist eine andere gewor-
den“, schildert er, „die Menschen führen ihre Be-
ziehungen anschließend intensiver“. 

Nun ist das Kloster in Innsbruck sein Lebens-
mittelpunkt. Sein Alltag sprüht und lebt. Unüber-
sehbar. Gerade kommt ein Anruf auf sein Handy, 
aus einer Pfarrei in Innsbruck, wo der Pfarrer 
plötzlich erkrankt ist und nun der Sonntags-
gottesdienst auszufallen droht. Es wird nach einer 
Aushilfe aus dem Kapuzinerkloster gefragt. Bru-
der Antony prü� lange, ob er helfen kann. Er 
blickt in die Terminkalender der Brüder, antwor-
ten dann freundlich: „Wir sind alle schon be-

schä�igt, die Aushilfe ist leider nicht möglich.“ 
Es tut ihm sichtlich weh, gerne hätte er weiter-
geholfen. „Wenn es möglich ist, übernehmen wir 
jede Aushilfe“, erläutert Bruder Antony, beinahe 
entschuldigend. Seit Oktober muss sich Bruder 
Antony als Aushilfe rarmachen. Der 36-jährige 
Kapuziner hat eine Stelle als Pfarrvikar ange-
nommen, im Tiroler Inntal, unweit der Landes-
hauptstadt Innsbruck. Außerdem wird der 
Priester im März ein Masterstudium in Religi-
onspädagogik beginnen. Auch das kostet Zeit 
und Energie.

Bruder Antony Manuel stammt aus Kerala im 
Süden Indiens. Seit März 2019 lebt er in Öster-
reich: zunächst ein Jahr in Wien, dann vier Jahre 
im Exerzitienkloster Irdning. Seit gut einem Jahr  
in Innsbruck. Und auch hier, im quirligen Leben 
der Großstadt, versucht der Kapuziner, Stille in 
seinen lebha�en Alltag zu integrieren. 

„Vita Mixta“: ein gemischtes Leben
Die Stille mit der täglichen Arbeit zu verbinden 
ist der Anspruch jedes Kapuzinerbruders. Die 
sogenannte ‚Vita Mixta‘, das gemischte Leben, 
erfordert, das Gebet und das Tätigsein im stän-
digen Einklang zu leben. „Es muss funktionie-
ren und funktioniert auch“, sagt Bruder Antony. 
Weshalb ist das derart wichtig und erstrebens-
wert? „Die Stille verhil� uns zum Innehalten an 
einem hektischen Tag. Und Innehalten brau-
chen wir, damit wir die Liebe in unsere Arbeit 
tragen können. Und damit zu den Menschen.“

„Nach dem Abendgebet haben wir in der 
Gemeinscha� jeden Tag eine halbe Stunde Zeit 
in der Stille, in der ich über meinen Tag nach-
denke. Die Stille hil� mir sehr. Die Gespräche, 
die ich über den Tag verteilt mit den unter-
schiedlichen Menschen führe, kehren in der 
Stille wieder, ich lasse sie Revue passieren und 
kann darüber nachdenken. Wenn ich in den Ge-
sprächen Fehler gemacht habe, vielleicht nicht 
barmherzig oder verständnisvoll genug war, 
kann ich Gott in der Stille um Vergebung bitten“, 
erzählt er, während seine dunklen Augen freu-
dig blitzen. „Darin empfange ich eine Kra� und 
kann beim nächsten Mal, wenn ich in eine Be-
gegnung trete, mit Gottes Kra�, besser sein“.    

Manchmal komme das gemeinsame Gebet 
wegen der Verp�ichtungen aber doch zu kurz, 
muss er einräumen. „Aber ohne gemeinsames 
Gebet kann ich nicht glücklich sein. Denn wenn 

ich nicht im Gleichgewicht mit mir selbst bin, 
spüre ich das im Dienst an den Menschen“, fasst 
Bruder Antony zusammen.

Autos donnern am Kloster vorbei. Da drängt 
sich die Frage auf: „Geht Stille auch im Lärm?“ 
„Ja“, sagt Bruder Antony, „Stille ist nicht Ruhe. 
Stille kann auch im Wort oder im Lärm sein. Sie 
ist die Wahrnehmung von mir selbst, der Mit-
menschen und Gottes“. Der Tag neigt sich für 
Bruder Antony dem Ende zu. Heute hat er sich 
auch noch um den Klostergarten gekümmert. 
Jetzt wird ihn die Stille belohnen.

Auch auf der Kinderalm ist es spät geworden. 
Es dämmert schon. Auf der Heimfahrt ins 
Kapuzinerkloster Salzburg kreuzt vor meiner 
Windschutzscheibe ein junges Reh die schmale 
Fahrbahn. Es ist um diese Zeit bestimmt keinen 
Verkehr mehr gewohnt. Hier oben, wo die Stille 
ein Zuhause hat.

Stille und Alltag
Sich den Menschen 
zuwenden: Das 
nimmt Bruder 
Antony Manuel 
aus seiner stillen 
Zeit mit



15_WINTER 25.2614 _WINTER 25.26

TITELTHEMA

Herr Deliano, Sie erforschen die Vor-
gänge im menschlichen Gehirn. Wie 
sind Sie persönlich auf das Thema 
Stille gestoßen – und was fasziniert Sie 
daran?
Es ist tatsächlich wenig erforscht, ein biss-
chen exotisch sozusagen. Wir schauen im-
mer auf Reize und Reizreaktionszusam-
menhänge, aber nicht auf Stille. Mich hat 
immer fasziniert, dass ein Gehirn auch eine 
eigene Aktivität hat, also nicht nur von au-
ßen von Reizen getrieben ist, sondern eine 
Autonomie besitzt.

In einer Welt voller Reize und Geräu-
sche: Warum ist es aus Ihrer Sicht ge-
rade heute wichtig, sich mit Stille zu 
beschäftigen?
Unser körperliches Spüren und Erleben, 
wenn wir bei uns sind und in uns hineinspü-
ren, das ist eine ganz reiche Quelle. Dieses be-
wusste Spüren des Körpers wird o�  durch äu-
ßere Reize sehr stark abgelenkt. Stille ist nicht 
einfach ein leerer Raum oder ein Nichts. Es ist 
ein Erleben von etwas. Dieses Spüren wieder 
mehr zu kultivieren, ist für uns heute wichtig.

Was passiert im Gehirn, wenn wir Stille 
erleben? Gibt es Veränderungen der 
neuronalen Aktivität?
Unter Stille verändert sich die Hirnaktivität. 
Wenn keine Reizeingänge da sind, wird die 
Eigenaktivität des Gehirns sichtbar. Es produ-
ziert aus sich heraus Aktivität. Das erleben 
wir, wenn wir zur Stille kommen. Dann sind 
da Gedanken in unserem Kopf, wir spüren 
auf einmal unseren Körper. Da sind Dinge, 
die gar nicht reizabhängig sind, aber Teil un-
seres Lebensprozesses. Es zeigen sich große 
Veränderungen der Hirnaktivität.

Gibt es bestimmte Hirnregionen, die 
besonders auf Stille reagieren oder 
davon profi tieren?
Es gibt ganze Netzwerke, die im Gehirn ver-
teilt sind, die dann auf einmal ins Schwingen 
kommen, wenn wir keine Reize von außen 

INTERVIEW: BR. CHRISTIAN ALBERT 

Inmitten einer Welt ständiger Reizüberfl utung gewinnt die Stille eine neue 
Bedeutung. Doch was passiert eigentlich in unserem Gehirn, wenn es still wird? 

Antworten des Neurowissenschaftlers Matthias Deliano.

Warum braucht der 
Mensch Stille?

bekommen, keine Aufgaben, mit denen wir 
beschä� igt sind, sondern „nichts tun“, wenn 
man so will.

Hat Stille Auswirkungen auf unsere 
Konzentration, unser emotionales 
Gleichgewicht oder unser Stresslevel?
Wenn Menschen zur Ruhe kommen und in 
sich Stille � nden, das zeigen Studien, hat das 
viele positive Auswirkungen auf die Psyche. 
Für mich ist das ein wichtiger Punkt. Ich 
glaube, dass wir dann erst anfangen zu spü-
ren, was um uns und in uns ist. Das körperli-
che Spüren wird stärker.

Spielt Stille auch eine Rolle für die 
Gedächtnisbildung und für die Verar-
beitung von Erinnerungen?
Ja, auf jeden Fall. Wenn keine Reize da sind, 
beginnen in der Hirnrinde große Zellpopula-
tionen miteinander zu schwingen. Man geht 
davon aus, dass das wichtig ist für die Ge-
dächtniskonsolidierung, um die synaptischen 
Verbindungen so auszurichten, dass sie ein 
sinnvolles Gedächtnis unterstützen. Diese 
Momente spielen eine ganz wichtige Rolle 
beim Lernen und beim Gedächtnis.

Wie verändert sich unser Verhältnis 
zur Stille in einer zunehmend digitalen 
und reizüberfl uteten Welt?
Da ist natürlich eine Menge Ablenkung. Ich 
glaube aber, das ist nicht automatisch. Die 
Frage ist, wie wir damit umgehen. Worauf wir 
unsere Aufmerksamkeit richten, da geht auch 
die Energie hin. Das Prinzip der Smartphones 
ist es, unser Aufmerksamkeits- und Beloh-
nungssystem zu kapern. In einer Weise, dass 
wir in einer Art abhängigem Zustand sind. Es 

fällt uns immer schwerer, uns davon zu lösen. 
Da können Momente der Stille sehr hilfreich 
sein. Sie geben uns unsere Selbstwirksamkeit 
zurück.

Welche Rolle könnte Stille in Bildung, 
Therapie oder sogar in der Arbeitswelt 
spielen?
Ich glaube, dass das ganz wichtig ist und unter-
schätzt wird. Stille � nden in der � erapie ist 
manchmal schwierig, weil es kein Automatis-
mus ist. Also man kann nicht einfach die Reize 
wegnehmen und die Leute in einen ruhigen 
Raum setzen und sagen: „Hier ist jetzt Stille.“ 
Man muss begreifen, dass Stille etwas ist, was 
man erlebt. Die Frage ist, wie man Menschen 
hil� , zu diesen Momenten der Stille zu � nden. 
Wenn das gelingt, dann ist das auf jeden Fall 
therapeutisch relevant, denn daraus erwachsen 
Veränderungsschritte.

Was würden Sie Menschen raten, die 
Stille bewusst in ihr Leben integrieren 
möchten?
Der einfachste Rat ist: Rausgehen in die Na-
tur. Sich nichts vornehmen und einfach gehen 
oder irgendwo hinsetzen. Viele Menschen 
halten das gar nicht mehr aus. Diese Erfah-
rung ist wichtig, zu spüren: Ich bin da. Meine 
innere Getriebenheit – was ist denn das ei-
gentlich? Und sich bewusst dem zuzuwenden. 
Nicht mit Druck, sondern auf eine liebevolle 
Art. Sehen: Was ist denn da? Und anzuneh-
men, was da gerade ist. Auch wenn es sich 
vielleicht hektisch anfühlt. Dieses zu akzep-
tieren, das ist der erste Weg zur Stille.

Dr. Matthias Deliano 
leitet am Leibniz-
Institut Magdeburg 
die Arbeitsgruppe 
Translationale Verhal-
tensphysiologie. Der 
Biologe und Neuro-
physiologe forscht 
zur Verhaltensphysio-
logie beim Lernen. 
Mit der Psychologin 
Franziska Bischoff 
und dem Neurochir-
urgen und Schmerz-
therapeuten Lars 
Büntjen untersucht 
er die neurophysio-
logischen Grundlagen 
von Achtsamkeit 
und ihre Wirkung auf 
Schmerz- und 
Stresszustände.

Das komplette Interview fi nden 
Sie auf: kapuziner.orgFO

TO
: P

RI
VA

T



TITELTHEMA

_WINTER 25.26 _WINTER 25.26 1716

Von Franziskus ist folgendes Zitat überliefert: 
„Wo die Stille mit dem Gedanken Gottes ist, da ist nicht 

Unruhe noch Zerfahrenheit.“ Wir haben nachgefragt: 
Wie kommst Du zur Ruhe?

„
Sonnenstrahlen in einer Baumkrone entdecken, durch 
buntes Laub laufen, eine Schneelandschaft bewundern, 
Krokusse erspähen, Vogelgesang hören, Sonnenwärme spüren, 
Erdbeeren genießen. Gottes Schöpfung schenkt mir Ruhe.
Brigitte Dreskornfeld
Grundschullehrerin, Münster

„
Wenn ich Ruhe brauche, dann geh ich raus. In der Natur, 
mitten in Gottes Schöpfung, spüre ich Freiheit und kann ein-
fach mal vom Alltag loslassen. Zwischen Bäumen, Bergen 
und Wasser kann ich durchatmen und neue Kraft sammeln.
Maximilian Magiera
Jugendseelsorger, Stuttgart 

„
In der Stille ruhe ich aus. Dort spricht Gott, berührt mich der Heilige Geist. 
In der Anbetung werde ich tief in mir ruhig, weiß mich geborgen in seiner 
Liebe. Schweigen wird zum Raum, in dem ich empfange, was Er schenkt.
Doro Wormland
Schulleiterin, Kevelaer

„
Aufgewachsen auf einer Nordseeinsel gab es eine Zeit, 
da konnte ich kein ruhiges Meer malen – es zog immer ein Sturm
im Bild auf. So ist das mit der Kunst. Gefühle übertragen sich 
von innen nach außen. Und das schenkt innere Ruhe.
Simone Kähler
Künstlerin „Kunst vom Meer“, Hamburg

„
Mein Alltag ist vielseitig, bunt und bewegt. Oft hilft mir 
die Busfahrt nach Hause, um die Gedanken zu sortieren. In der 
Stille kann sich das Erlebte setzen. Ich kann die Beziehung 
zu mir und zu Gott ehrlich und unverstellt pflegen.
Sr. Leonie Voitenleitner
Franziskanerin von Reute und Gemeindereferentin, Ulm

„
Ruhe finde ich in der Stille. Ich setze mich aufrecht hin, bin 
mir meiner Körperhaltung bewusst, achte auf mein Becken, 
meine Knie, mein Rückgrat und atme ein und aus. Ich nehme 
wahr, wie ich da bin; ich lasse zu, wie ich da bin.
P. Lutz Müller SJ
Leiter des Meditationszentrums der Jesuiten, Haus Gries, Wilhelmsthal

„
Ruhe finde ich in der bewussten Stille – im Atem, im 
Gebet, in der Natur. Sie ist kein bloßes Schweigen, sondern 
ein innerer Ort der Geborgenheit, an dem ich aufatmen 
darf und neue Kraft für meinen Weg finde.
Br. Charls John
Kapuziner und Kaplan im Pfarrverband Isarvorstadt, München

UMFRAGE: BR. CHRISTIAN ALBERT? Wie
kommst 
Du zur  

Ruhe?

FO
TO

S:
 P

RI
VA

T

FO
TO

S:
 P

RI
VA

T



_WINTER 25.26 _WINTER 25.26 1918

Es ist der 14. März 2010: Am frühen Morgen setzt 
sich die Performance-Künstlerin Marina Abramovic 
im New Yorker Museum of Modern Art (MoMA) im 
Atrium auf einen Stuhl an einen Tisch. Auf der an-
deren Seite des Tisches, gegenüber, steht ein weiterer 
leerer Stuhl. Von nun an wird Marina Abramovic 
insgesamt 763 Stunden, jeweils acht Stunden am 
Tag, auf diesem Stuhl sitzen. Später lässt sie noch 
den Tisch zwischen den beiden Stühlen entfernen. 
Der Stuhl gegenüber ist frei für alle, die sich auf ihn 
setzen und mit Marina Abramovic in Kontakt kom-
men wollen. Aber es gibt Regeln: Es wird nicht ge-
sprochen, es wird sich nicht körperlich berührt, nur 
geschaut, in die Augen, kurz oder lang, ganz wie es 
der- oder diejenige aushalten kann. Vom Morgen bis 
zum Abend sitzt die Künstlerin auf ihrem Stuhl und 
schaut die Besucher an. 

Mehr als 1500 Personen nehmen die Einladung 
an, und mehr als 850.000 Personen waren, zu unter-
schiedlichsten Zeiten, im Atrium und schauten zu. 
Der Stuhl war immer besetzt, und eine lange Reihe 
von Menschen wartete geduldig, bis sie oder er an 

die Reihe kam. Warum? War es die Sehnsucht nach 
Kontakt, nach Gesehen- und Angesehen-Werden? 
War es Neugierde? Oder das Anliegen, Teil einer fas-
zinierenden Performance zu sein? Jeder Person, die 
ihr gegenübersitzt, bringt sie die gleiche Aufmerk-
samkeit entgegen, egal wer es ist oder wie lange diese 
Person dort sitzt. Leute sind schockiert, bewegt, 
glücklich, zu Tränen gerührt – oder aber sie weinen 
hemmungslos. Manche sitzen dort eine halbe Stun-
de, andere nur wenige Minuten. 

Ein Spiegel mitten im Raum
Marina Abramovic versteht sich als Spiegel, in 
dem die Betrachtenden sich selbst sehen können. 
Manche schließen die Augen und weinen, schauen 
innerlich und entdecken sich selbst. Einige lä-
cheln und schließen Marina Abramovic in ihr 
Herz. Und im Atrium sitzen Menschen stunden-
lang und beobachten, wie sich diese zwei Menschen 
in der Mitte des großen Raumes unbewegt an-
schauen. Auch sie sitzen, schauen nicht an, aber 
zu, und lassen sich berühren. 

8

TEXT: BR. THOMAS DIENBERG 

Sich auf Kunst einlassen, bedeutet, still zu 
werden und wahrzunehmen. In eine Beziehung zu treten. 

Über die Verbindung von Kunst und Spiritualität.

ÜberBerührungen

>FO
TO

: U
N

SP
LA

SH



_WINTER 25.26 21_WINTER 25.2620

Das Zusammenspiel von Anschauen, keinen Gesten, 
einem Gespräch ohne Worte. Blicke, einfaches 
Ambiente. Zwei Stühle in einem Atrium, in dem sonst 
nur noch Lampen und Kameras stehen. Und Zeit, 
Zeit zum Schauen. Ist es das, was fasziniert und Men-
schen anzieht? Dieses Zusammenspiel zeigt die Macht 
der Kunst, die Menschen nicht nur anrührt, sondern 
verändert. Denn: Menschen waren im Herzen be-
rührt und kamen des Ö�eren wieder. Auch Marina 
Abramovic selbst spricht von einer außergewöhnli-
chen Zeit, in der sie o� das Gefühl hatte, mit dem 
Gegenüber, mit den Fremden, auf eine einzigartige 
Weise verbunden zu sein. 

„�e artist is present“, so nennt Abramovic ihre 
Performance. Der Künstler, die Künstlerin ist gegen-
wärtig, oder einfach nur da, und schaut, und fühlt, 
und sitzt, äußerlich unbewegt. Im Inneren manchmal 
aufgewühlt. Sie fühlt, so sagt sie später, den Schmerz 
der anderen, und manche haben so viele und schwere 
Schmerzen in sich. Im Betrachten des und der ande-
ren ereignen sich Begegnung und Dialog, ganz ohne 
Worte, ganz ohne Gesten. Es ist für viele eine Her-
zensbegegnung. In ihrem „Lebensmanifest einer 
Künstlerin“ schreibt Abramovic: „Ein Künstler sollte 
weder sich selbst noch andere belügen. (...) Ein Künst-

ler muss die Stille verstehen. Ein Künstler muss in sei-
nem Werk Raum für die Stille scha�en.“ Raum für die 
Stille scha�en, Stille aushalten und sie verstehen, das 
ist für Abramovic eine der Säulen ihrer Spiritualität 
und zugleich ein wichtiger Bestandteil ihrer Kunst. 

Stille, Schauen, Wahrnehmen und Sich-Berüh-
ren-Lassen, das sind Grundpfeiler einer gelebten 
Spiritualität, ob sie nun religiös oder säkular ist. Mit 
sich selbst und anderen in Berührung kommen und 
in Beziehung treten, sich durch Begegnung anrüh-
ren und verändern lassen, darin tre�en sich Spiritu-
alität und Kunst, Kunst und Kontemplation. 

Museum statt Kirche
Für Abramovic hat Kunst die Macht, Menschen in 
Kontakt, in Berührung mit sich selbst und der Welt 
zu bringen. Sie erfahren sich und die Welt in der Be-
gegnung mit den Künstlern und den Kunstwerken, 
so auch in ihrer Performance in New York. Die 
Künstlerin sagt: „Institutionelle Religion bringt viele 
Gefahren mit sich, wie alles andere, das institutiona-
lisiert ist. (...) Viele Leute gehen nicht in die Kirche, 
aber ins Museum. Sie erleben dort etwas sehr Macht-
volles, weil sie o�en für Erfahrungen sind. In der 
Kirche mag die Tür für sie o�enstehen, aber dann FO

TO
: A

N
D

RE
W

 R
U

SS
ET

H
/W

IK
IP

ED
IA

verschließen sie sich selbst in mannigfacher Weise. 
Sie kommen ins Museum, um Kunst zu erleben, und 
statt bloßer Kunst gibt man ihnen eine andere Art 
des Seins. Das ist fast ein Trick. Aber Kunst hat 
immer eine spirituelle Funktion erfüllt. In unserer 
Gesellscha� haben wir das verloren.“ Mit ihrer Per-
formance im MoMA und der Erfahrung von 
Begegnung, Sehen und Gesehen-Werden, in der 
Stille und Betrachtung des und der anderen, scha� 
Abramovic wieder einen Raum für Spiritualität und 
das Erleben von intensivem Leben. 

Wenn man Spiritualität als die Grundinspiration 
im Leben de�niert, also das, was mir in meinem 
Leben Kra� und Halt gibt, unverzichtbar ist, mir 
Sinn vermittelt und mich inspiriert (das kann Gott 
sein oder auch eine andere Quelle), dann kann 
Kunst meine Spiritualität bereichern, mich mit mir, 
mit den Fragen von Sinn und Leben und der Kunst 
der Wahrnehmung in Verbindung bringen. 

Sich auf Kunst einzulassen bedeutet aber auch, 
still zu werden, hinzuschauen, wahrzunehmen, be-
vor ich bewerte. Kunst will Begegnung initiieren 
und inspirieren. Warum sind so viele Menschen im 
Jahr 2024 in die verschiedenen Ausstellungen zum 
Jubiläumsjahr von Caspar David Friedrich geströmt? 
Sie haben sich von seinen Bildern berühren lassen, 
standen lange vor einem seiner bekanntesten Werke 
„Mönch am Meer“ und haben mit der verlorenen 
Gestalt im Angesicht der unglaublichen Naturgewal-
ten von Wasser und Wolken fast schon meditiert. 
Der Schri�steller Florian Illies bringt es auf den 
Punkt, wenn er über das Bild schreibt, dass nie zuvor 
das Zweifeln an Gott, die Nichtigkeit des Einzelnen 
und seine Verlorenheit angesichts der Urkrä�e der 
Natur kompromissloser dargestellt worden seien. 
Wie kann ein solches Bild Menschen nicht berühren 
– und sie fragen lassen nach dem Sinn und Ziel, der 
Schönheit und gleichzeitig Fragwürdigkeit des Le-
bens, nach Welt und Gott? Kunst ging schon immer 

mit Frömmigkeit und Spiritualität einher. Künstler 
brachten ihre Frömmigkeit und Spiritualität in Bil-
dern und Skulpturen, in Performances und anderen 
Kunstwerken in Form und zum Ausdruck. Diese wie-
derum inspirierten Gläubige, oder irritierten sie auch 
teilweise. Die Kirchen sind voll von Kunst. Musik, 
eine andere Form der Kunst, bringt Menschen, gerade 
auch in den Kirchen, mit der Wirklichkeit auf ganz 
andere Weise in Berührung, bringt etwas im Men-
schen zum Schwingen. Und die Sprachkunst, die Lite-
ratur, vermag o� etwas in Worte zu fassen, was sich 
der eigenen Formulierkunst entzieht. 

Spirituelle Unterbrechung des Alltags
Menschen erleben in den Museen und in der Kunst 
etwas Machtvolles, sagt die Künstlerin Abramovic. Sie 
erleben dort eine andere Art des Seins in der Betrach-
tung von Kunst. Etwas Machtvolles haben viele Men-
schen erlebt, als sie Abramovic gegenübersaßen. 

Kann man das Kontemplation nennen, vielleicht 
eine neue Form der Kontemplation, der Betrachtung 
und Wahrnehmung von Wirklichkeit und einer 
möglichen Wirklichkeit hinter aller Wirklichkeit? 
Ein Schauen auf ganz andere Art und Weise, als man 
es gewöhnlich im Alltag tut? Eine Unterbrechung 
des Alltäglichen?

Unterbrechungen sind notwendig, um sich wie-
der auf das zu besinnen, was wirklich wichtig ist. Die 
Kunst vermag solche Momente der Unterbrechung 
zu scha�en. Nur wer die Kunst der Wahrnehmung 
immer wieder einübt, und dazu laden Kunstwerke 
ein, kann die Tiefe und Schönheit, die Herausforde-
rung und Brüchigkeit der Wirklichkeit spüren und 
erkennen. In den verschiedensten Spiritualitätsfor-
men in den Religionen und außerhalb von Religion 
sind Meditation und Kontemplation solche Wahr-
nehmungsübungen. Dort �ndet Begegnung statt: 
mit mir selbst, mit dem Grund meines Lebens, mit 
Gott. Warum also nicht auch in der Kunst?

Kunst kann meine Spiritualität bereichern, mich mit mir 
und den Fragen von Sinn und Leben in Verbindung bringen“

„

Kunst und Künstlerin im Blick
Die Performance „The artist is present“ fand im Jahr 2010 im Museum of Modern Art in New York statt



TE
X

T 
U

N
D

 B
IL

D
: T

O
B

IA
S 

R
A

U
SE

R
 Verwundungen und Brüche spüren

Der Ort La Verna am Hang des Berges Penna ist ein besonderer franziskanischer Ort. 
Dort empfi ng der heilige Franziskus im Jahr 1224 seine Wundmale. Hier werden in der 
Stille eigene Verwundungen und Brüche spürbar. Pilgerinnen und Pilger können im 
Gästehaus des Franziskanerklosters übernachten – und das lohnt: Denn die außer-
gewöhnliche Atmosphäre von La Verna wird besonders spürbar, wenn die Tagesreisenden 
den Berg verlassen und Abendruhe einkehrt.

22 23

EINBLICK



_WINTER 25.26 _WINTER 25.26 2524

INTERVIEW: TOBIAS RAUSER
FO

TO
: K

A
PU

ZI
N

ER
/L

ED
ER

SB
ER

G
ER

Glück, Gehorsam und Gemeinschaft: Br. Alexander Schröter hat sich entschieden,
sein Leben als Kapuziner zu leben. Was ihn antreibt, sagt er in cap!

„Liebe ist entscheidend“
WAS TREIBT DICH AN?

Br. Alexander 
Schröter 
wurde 1984 in 
Hamburg geboren. 
Seit 2019 ist er 
Kapuziner, zurzeit lebt 
er in Salzburg. Im 
Oktober 2025 legte 
Br. Alexander seine 
ewigen Gelübde als 
Kapuziner ab. Der 
studierte Politikwis-
senschaftler arbeitete 
vorher unter anderem 
in einer PR-Agentur 
und für einen Land-
tagsabgeordneten. 

Diese Entscheidung ist in meinem Noviziat 
in Italien gerei�. 

Mit dem Ablegen der ewigen Profess 
ist der Weg nicht zu Ende. Ihre Ent-
scheidung wird immer wieder mal her-
ausgefordert werden. 
Mit Sicherheit. Aber auch diese Phasen sind 
gut, denn es braucht die Herausforderungen. 
Gott führt uns immer an unsere eigenen 
Grenzen, damit wir wachsen und uns auch 
verändern. 

Was erwarten Sie von Ihrer Gemein-
schaft, von den Brüdern Kapuzinern?
Ich wünsche mir, dass wir eine Gemeinscha� 
sind: im Gebet und im Alltag. Gemeinscha� 
bedeutet Zugewandtheit, einander wirklich 
Brüder sein. Denn die Begegnung mit Men-
schen und mit den Mitbrüdern ist Gottesbe-
ziehung. Das wünsche ich mir und das ist 
auch der Anspruch an mich und meinen Um-
gang mit den Brüdern.

Es gibt einige junge Kapuziner, aber 
insgesamt schrumpft die Gemein-
schaft. Ist das ein Thema für Sie?
Es ist die Realität, deswegen beschä�igt mich 
das natürlich. Ich würde mir wünschen, dass 
mehr junge Männer den Weg als Kapuziner ein-
schlagen, das ist klar. Ich sehe ja, wie gut diese 
Entscheidung für mich war und ist. Gleichzeitig 
hat dieses �ema keinen Ein�uss auf die Frage 
nach meiner Berufung. Diese Berufung kommt 
von Gott und ich weiß, dass er mich nur dort-
hin führt, wo ich wirklich glücklich sein kann. 
Und das ist das Leben als Kapuziner. 

Was treibt Sie an?
Ich liebe Christus und sehne mich nach ihm. 

Einen Beitrag zur ewigen Profess von 
Br. Alexander lesen Sie auf Seite 40.

Sie haben vor einigen Jahren mal gesagt: 
„Gott möchte, dass wir glücklich sind.“ 
Sind Sie das: glücklich?
Br. Alexander Schröter: Ja, ich bin glücklich. 
Ich fühle einen Zustand der Zufriedenheit. 
Ich bin erfüllt von dem, was ich tue, habe 
meinen Platz gefunden – auch als Kapuziner. 

Sind Sie frei?
Ja, Freiheit gehört dazu. Ich glaube, dass wer 

glücklich sein will, auch frei sein muss. Damit 
ist natürlich eine innere Freiheit gemeint – 
nicht ein Dienstplan oder sonstige Dinge im 
Zusammenleben mit anderen Menschen, die 
einen immer beschränken. Meine Erfahrung 
ist: Da, wo ich mit Gott in Kontakt komme 
und wachse, da entsteht eine innere Freiheit, 
die mich trägt. 

Sie haben vor wenigen Wochen die 
ewigen Gelübde als Kapuziner abge-
legt, darunter auch Gehorsam 
geschworen. Ist das kein Widerspruch 
zur Freiheit?
Nein, das sehe ich nicht so. Natürlich fordern 
mich meine Gelübde auch heraus, das ist ganz 
normal. Aber ich erlebe es gerade andersrum, 
und das gilt auch für das �ema Gehorsam: In 
meinem Leben als Kapuziner kann ich Dinge 
loslassen, die mich innerlich unfrei gemacht 
haben. Viele der Dinge in meinem früheren 
Leben haben verhindert, dass ich innerlich 
wachse. Ich fühle mich heute viel, viel freier 
und lebendiger als vor zehn Jahren. 

Wie würden Sie Ihre Gottesbeziehung 
beschreiben?
Christus ist die Liebe meines Lebens. Die 
Beziehung zu ihm ist ein Weg und ein Aben-
teuer. Denn ich weiß nicht, was in der Zu-
kun� passiert. Die größten Abenteuer meines 
Lebens erlebe ich nicht, wenn ich auf Welt-
reise gehe, sondern in die Stille, in die Bezie-
hung mit Gott. Wenn ich mich von ihm füh-

ren lasse. In diesem Dialog gibt es keine Regeln. 
Außer, dass es ohne die Stille und das Gebet 
nicht geht. Ich kann für mich sagen: Wenn ich 
mein Herz ö�ne, macht Gott den Rest. 

Liebe ist ein großes Wort. 
Ja, aber das Wort tri� es genau. Meinen Weg 
mit Christus, den kann ich nur aus Liebe ge-
hen. Es geht nur, weil ich mich in seiner Liebe 
geborgen weiß. Liebe ist am Ende des Tages 
das einzig wirklich entscheidende Maß. In der 
Beziehung zu Gott, aber auch mit allen ande-
ren Menschen und in dem was ich tue. 

Wie haben Sie Ihre Berufung gefunden?
Das war vor ungefähr sieben Jahren in einer 
Zeit, in der Gott plötzlich weg war und ich ihn 
nicht mehr wahrgenommen habe. Da habe 
ich gemerkt: Ich kann und will kein Leben 
ohne ihn führen. Mir ist klar geworden, was 
mir die Berührung mit Gott bedeutet. Es ging 
nicht mehr ohne. Da habe ich entschieden: 
Gott soll ab sofort an erster Stelle stehen. 

Die Entscheidung für ein Ordensleben, 
wie kam es dazu?
Ich habe mich gefragt, was heißt diese 
Lebensentscheidung für Gott für mich kon-
kret? Recht schnell war klar: Für mich könnte 
das ein Ordensleben sein. Nach dem ersten 
Schock, denn ich bin eigentlich ein Sicher-
heitstyp, bin ich aufgebrochen. Ich habe Exer-
zitien gemacht und mir Gemeinscha�en an-
geschaut. Dass es die Kapuziner geworden 
sind, war für mich überraschend, denn ich 
hatte etwas anderes im Kopf. Heute kann ich 
sagen: Diese Entscheidung war die beste mei-
nes Lebens, denn ich habe durch sie eine neue 
Freiheit gewonnen. Seitdem gehe ich Schritt 
für Schritt meinen Weg im Orden. 

Wann war klar: Das wird eine Entschei-
dung fürs Leben?



_WINTER 25.26 27_WINTER 25.2626

Der Mensch braucht Resonanz. Ehrliche Gemeinschaft und das Gespräch mit 
Mitmenschen und Gott sind das einzige Mittel gegen die Einsamkeit dieser Tage. 

Hilfe für einsame Menschen

Die Kinder gehen ihre Wege. Im Beruf hat 
sich Routine eingestellt. Die alten Freunde le-
ben verstreut. Abends sitzt man am Küchen-
tisch – und es breitet sich eine Stille aus, die 
nicht erholsam ist, sondern drückt.

Ich erinnere mich an eine Frau, die nach dem 
Tod ihres Mannes zu uns Kapuzinern kam. „Ich 
halte es nicht mehr aus, Bruder Paulus“, sagte 
sie, „die Nächte sind endlos.“ Wir saßen im 
Sprechzimmer zusammen. Dann fragte ich: 
„Wann haben Sie zuletzt jemanden angerufen?“ 
„Ach, ich will niemandem zur Last fallen.“ 

Im Gespräch wurde deutlich: Sie traut sich 
nicht, ihre neue Situation mit Angehörigen zu 
teilen. Fürchtet sich zu weinen. Möchte nicht 
um Zeit bitten. Sie horchte auf, als ich von unse-
rer Spiritualität erzählte. Von Franziskus von 

Aus dem Allein ins Miteinander
UNTERSTÜTZEN SIE DIE KAPUZINER

Wir Kapuziner der Deutschen
Kapuzinerprovinz engagieren uns
in vielfältiger Weise in Kirche
und Gesellschaft. Wir treten für
eine gerechtere Welt, für Frieden
und für einen verantwortungsvollen
Umgang mit der Schöpfung ein.
Der christliche Glaube gibt uns
Sinn und Halt. Um unserem Auftrag
gerecht zu werden, benötigen
wir Ihre Hilfe! Durch Ihre Spende
unterstützen Sie uns Kapuziner
bei unseren Aufgaben.
Wir danken Ihnen sehr herzlich 
für Ihren Beitrag!

Ein Ort der Gastfreundschaft

UNSER PROJEKT IN ...VELP

Ansprechpartner
Br. Paulus Terwitte
bruder.paulus@kapuziner.org
Tel.: +49 (0)251 9276 100

kapuziner.org/spenden
Konto: Deutsche Kapuzinerprovinz
IBAN: DE60 7509 0300 1002 2064 39
BIC: GENODEF1M05

Oder scannen 
Sie den QR-Code.
Werden Sie zum
Kapuziner-Förderer!

8

Zeugnis geben für Gottvertrauen und Frieden
Im Kloster Velp leben Brüder aus fünf Nationen

Gemeinschaft 
fördern
Mit Ihrer Spende 
helfen Sie uns, 
Seelsorge 
anzubieten

Anfang des Jahres sind die Kapuziner an einen Ort mit tiefer 
spiritueller Geschichte zurückgekehrt: in das Emmauskloster im 
niederländischen Velp. Sechs Brüder aus fünf Ländern – Deutsch-
land, Indien, Tansania, Indonesien und den Niederlanden – wagen 
gemeinsam den Aufbruch: Sie wollen das Kloster wieder zu einem 
Ort der Stille, des Gebets und der Gastfreundschaft machen. Für 
Pilger. Für Sinnsuchende. Für alle, die einen Raum für geistliche Ori-
entierung brauchen. Doch ein solcher Aufbruch braucht mehr als 
guten Willen – er braucht Menschen, die ihn möglich machen.
Das Emmauskloster soll wieder leben. Dafür brauchen wir 
Ihre Unterstützung. 
Der Gästehausbetrieb muss modernisiert, Räume für Begegnung 
und Meditation neu ausgestattet, der Alltag einer internationalen 
Gemeinschaft gesichert werden. Jeder Euro hilft, dieses besondere 
Projekt auf festen Boden zu stellen.
Spenden Sie für einen Ort, an dem Glauben greifbar wird.TE

X
T:

 B
R.

 P
A

U
LU

S 
TE

RW
IT

TE
; F

O
TO

S:
 U

N
SP

LA
SH

, K
A

PU
ZI

N
ER

/T
O

BI
A

S 
RA

U
SE

R

Assisi, der sich traute, arm zu sein. Der ver-
traute, dass Gott in ihm aller Reichtum ist. Da 
liegt der Schlüssel. Viele ziehen sich zurück, aus 
Angst zu stören. So wächst die Einsamkeit. 
Denn der Mensch braucht Resonanz. Ein Ohr, 
das hört. Einen Blick, der wahrnimmt. Bleibt 
das aus, verkümmert die Seele. 

Inseln der Gemeinschaft unterstützen
Unsere Gemeinscha� en verstehen sich als Ein-
ladung, Einsamkeit aufzubrechen. Kleine 
Schritte helfen. Ein Anruf. Ein Besuch im Got-
tesdienst. Unsere Kirchen und Klöster sind da-
für o� en. Warten Sie nicht, bis jemand kommt! 
Machen Sie den ersten Schritt. Lächeln Sie ei-
nem Fremden zu. Ö� nen Sie Ihre Tür für ein 
Gespräch. Und wenn Sie sich überfordert 
fühlen: Suchen Sie uns Kapuziner. Wir hören 
zu, ohne zu urteilen.
In der Seelsorge erleben wir Kapuziner: Wer 
sich traut, das Schweigen zu durchbrechen, � n-
det neue Räume. In unseren Kirchen oder beim 
kurzen Gespräch vor dem Kloster. Das ist o�  
ein Anfang. 
Unterstützen Sie unsere Lebensweise, die ganz 
praktisch Einsamkeit beendet. Wir schmücken 
unsere Kirchen, nehmen uns Zeit, sind per E-
Mail, am Telefon und im Sprechzimmer Helfer 
aus der Einsamkeit. Beteiligen Sie sich an unse-
rer Mission, Gemeinscha�  unter den Men-
schen zu sti� en. Mit Ihrer Hilfe können wir 
präsent sein und aus dem Allein ins Miteinan-
der führen.

kapuzinerhelfen



_WINTER 25.26 29_WINTER 25.2628

  

ZWEI KÖPFE
ZWEI MEINUNGEN

GENDERN SIE ...

... IN IHREN TEXTEN?

Gendern heißt, 
sich um eine 
geschlechter-
gerechte Sprache 
zu bemühen.“

Monika Slouk

„ Ja. „Gendern“ heißt für mich, sich auf 
unterschiedliche Art und Weise um eine 
geschlechtergerechte Sprache zu bemü-
hen. Hand aufs Herz – das kann anstren-
gend sein. Kein Wunder: Wir als Gesell-
schaft entwickeln die Sensibilität dafür 
erst. Eine ideale, unkomplizierte und 
ästhetische Lösung gibt es noch nicht. 
Wir sind am Experimentieren, auf der 
Suche. Bequemer wäre es, alles beim Al-
ten zu belassen. Und doch gibt es Grün-
de, warum es sich lohnt. Erstens: Rein 
männliche Formulierungen lassen im 
Kopf männlich dominierte Bilder ent-
stehen. Zweitens: Die Wirklichkeit ist 
vielfältiger. Drittens: Bilder im Kopf be-
einflussen die Wirklichkeit. Der Kom-
munikationswissenschaftler Paul Watz-
lawick postulierte, dass man nicht nicht 

kommunizieren könne. Daran anknüp-
fend lässt sich feststellen: Man kann 
nicht nicht gendern. Jede Formulierung 
interpretiert und formt Wirklichkeit. 
Unaufdringliche Möglichkeiten einer 
geschlechtersensiblen Sprache sind: 
Doppelbezeichnungen (weiblich und 
männlich), neutrale Formen („Mitar-
beitende“), manchmal auch Verben statt 
Substantive („Wer ein gutes Buch liest“ 
statt „Leser eines guten Buches“). Dort, 
wo kreative Lösungen keinen Platz ha-
ben, kommt bei uns der Doppelpunkt 
zum Einsatz (Leser:innen). Gendern 
fällt im Idealfall kaum auf, lässt vor dem 
inneren Auge aber ein Bild der Viel-
falt entstehen. Wer sich darüber ärgern 
möchte, kann es tun. Es wird aber nie-
mand zum Ärger gezwungen.

8 Nein. Aufgewachsen in den 1970er- 
und 1980er-Jahren, war ich stets mit dem 
generischen Maskulinum vertraut, ohne 
mich diskriminiert zu fühlen. Meine 
Jahre an einem katholischen Mädchen-
gymnasium waren weiblich, wenn auch 
nicht feministisch. Hier gab es keine Schü-
ler. So sozialisiert, gleichberechtigt, aber 
im Wissen, dass es Männer o� leichter 
haben sich durchzusetzen, ratterte ich an 
der Universität in das legendäre Binnen-I. 
Es sollte jahrzehntelang unser Lesen und 
Schri�bild verschandeln. Für Geschlech-
tergerechtigkeit sorgte es nie, ebenso we-
nig wie der sich später einschleichende 
Gender-*.  Ich wäre froh, wenn mir künst-
lich herbeiformulierte Ausdrucksweisen 
in der Kommunikation und im Alltag er-
spart blieben. Sie sind weder schön noch 

inklusiv. Viel mehr schließen sie Men-
schen mit Handicaps aus, da der beliebte 
Gender-* nicht barrierefrei ist, vor allem 
in digitalen Medien. Die Lösung erscheint 
bestechend einfach: Aus Mitarbeiterinnen 
und Mitarbeitern werden die all-inklusiv-
generischen „Mitarbeitenden“. 

Ich habe eine Vermutung: Bevor man-
che darüber nachdenken, wie sie Ge-
schlechtsbegri�e neu formulieren könn-
ten, wird vermeintlich politisch korrekt 
herunterdekliniert – wenn sie dann von 
Ahnungslosen vorgelesen werden, gibt es 
„Mitgliederinnen“ oder „Ne�nnen und 
Ne�en“. Doch unsere deutsche Sprache 
gibt uns unzählige Möglichkeiten, uns 
vielseitig auszudrücken. Nur Mut, tun 
wir es – auch für mehr Sichtbarkeit und 
Gerechtigkeit der Geschlechter!

8

Unsere Sprache 
gibt uns unzählige 
Möglichkeiten, 
uns vielseitig 
auszudrücken.“

Sophie Lauringer

„
FO

TO
S:

 H
ER

M
A

N
N

 W
A

LK
O

BI
N

G
ER

, S
TE

PH
A

N
 S

C
H

Ö
N

LA
U

B

Monika Slouk
REDAKTIONSLEITERIN, SALZBURG

Jahrgang 1975, geboren in Linz. 
Monika Slouk ist Redaktionsleiterin 
der Kirchenzeitungskooperation in 
Österreich. Sie denkt, schreibt, 
moderiert, liest und lebt in Salzburg 
und Klosterneuburg bei Wien. 
Neben Geschlechtersensibilität liegt 
ihr gewaltfreies Kommunizieren
am Herzen.

Sophie Lauringer
CHEFREDAKTEURIN, WIEN

Jahrgang 1971, geboren in Wien. 
Sophie Lauringer lebt in Wien 
und leitet als Chefredakteurin die 
Wiener Kirchenzeitung „Der 
SONNTAG“ und das Magazin 
„Himmel & Erde“. Sie ist außerdem 
Vorsitzende des Verbandes
katholischer Publizistinnen und 
Publizisten Österreichs.



_WINTER 25.26 31_WINTER 25.2630

Wenn die Kapuziner sich am frühen Morgen 
zum Gottesdienst versammeln, hört man bei 
Sonnenaufgang aus mehreren Richtungen den 
Gebetsruf des Muezzin, genauso zu den ande-
ren Gebetszeiten. Indonesien ist das Land mit 
der größten muslimischen Bevölkerung der 
Welt: Fast 85 Prozent der mehr als 280 Millio-
nen Einwohner bekennen sich zum Islam. Eine 
Moschee ist nie weit weg. 

Bei der Feier zur Gründung der neuen Pro-
vinz Sibolga am 5. August in Mela bei Sibolga 
übertönte jedoch die Feststimmung der fast 800 
Gäste alles andere. Eingerahmt von der Eucha-
ristiefeier, von Tänzen und Gesangsdarbietun-
gen sowie einem Festmahl für alle und begleitet 

8

TEXT: BR. HELMUT RAKOWSKI

Die Frucht der Mission 
Im muslimisch geprägten Indonesien ist im August eine neue 

Kapuzinerprovinz gegründet worden. Niederländische und deutsche Brüder sowie 
Kapuziner aus Südtirol brachten das Evangelium ins Land.

MISSION

vom Batak-Schlachtruf „Horas“, erklärte der 
Generalminister des Ordens, Br. Roberto Genuin, 
die Provinz Sibolga für errichtet. 

Der Orden geht in dieser Region auf das 
Jahr 1929 zurück. Damals kam der Niederlän-
der P. Chrysologus Timmermans als erster 
Kapuziner in die heutige Stadt Sibolga auf der 
gleichnamigen Insel. Er wurde zum Pionier 
der Seelsorge und gründete die Pfarrei St. �e-
resia von Lisieux, die später zur Kathedrale der 
Diözese Sibolga wurde. 1939 gingen dann die 
ersten holländischen Missionare auf die vor-
gelagerte Insel Nias. 1955 übernahmen Brüder 
der ehemaligen Rheinisch-Westfälischen Pro-
vinz die Mission in Sibolga und Nias, nach-
dem sie aus China vertrieben worden waren. 
1962 kamen Südtiroler Missionare dazu. 

Zwei deutsche Missionare
Br. Yoseph Sinaga, der neu ernannte Provinzial, 
berichtet, dass es heute auf dem Provinzgebiet 
insgesamt 96 Kapuziner gibt. 56 Brüder haben 
ewige Gelübde abgelegt. 14 Postulanten berei-
ten sich auf das Noviziat vor. Es gibt ein stetiges 
Wachstum. 

In der großen Festhalle war ein Stuhl mit 
dem Wort „Missionar“ reserviert. Darauf nahm 
Br. Martinian Grützner Platz. Der 87-jährige ist 
der letzte verbliebene Missionar in dieser Pro-
vinz. Ein zweiter deutscher Missionar, Br. 
Johannes Hämmerle, lebt in Indonesien in der 
eigenständigen Kustodie Nias. Der gebürtige 
Berliner Br. Martinian hat unzählige Kirchen 
und Ordenshäuser gebaut und arbeitet noch in 
seinem hohen Alter an einem Steinaltar, den er 
selbst behaut. Br. Martinian sieht, dass die ein-
heimischen Ordensmänner die Dinge anders 

machen als die Missionare früher: „Aber das ist 
normal. Sie müssen entscheiden.“

In den vergangen fast einhundert Jahren haben 
die Kapuziner gemeinsam mit verschiedenen 
Schwesterngemeinscha�en die Kirche vor Ort 
aufgebaut und sich nach und nach aus vielen 
Werken zurückgezogen. Schulen und Sozialein-
richtungen werden heute von lokalen Ordensge-
meinscha�en und vom Bistum verantwortet. Mit 
Msgr. Franziskus Sinaga wurde 2021 erstmals ein 
Weltpriester zum Bischof von Sibolga ernannt. 

„Religionsfreiheit unter Druck“
Der Provinzial vor Ort sieht aktuell die Haupt-
aufgabe des Ordens in der Weiterbildung der 
Gläubigen: „Die Schulausbildung ist heute viel 
besser geregelt. Wir kümmern uns verstärkt um 
die Glaubensbildung. Exerzitien und Weiterbil-
dungsangebote gehören neben der allgemeinen 
Seelsorge zu unseren Haupttätigkeiten.“ Das 
Bildungs- und Exerzitienhaus in Mela ist dabei 
ein wichtiger Ort. 

Br. Yoseph Sinaga sieht auf eine angespannte 
ökonomische Situation im Land. „Viele Men-
schen haben keine Arbeit. Gleichzeitig wächst 
der Konsumismus. Das macht Menschen unzu-
frieden.“ Auch die traditionelle Toleranz in reli-
giösen Fragen sieht er gefährdet: „Obwohl die 
Regierung Religionsfreiheit fördert und ein ei-
genes Ministerium dafür hat, liegt der Fokus 
eher auf den Muslimen. In einigen Gegenden 
mit einer starken muslimischen Mehrheit ha-
ben Christen Probleme beim Au�au von Ge-
meinden und Kirchen. Die Behörden greifen 
nicht immer ein, vielleicht aus Angst vor radi-
kaleren muslimischen Gruppen. Der einst hohe 
Respekt zwischen den Religionen verändert 
sich durch Ein�üsse von außen, da einige Mus-
lime im Ausland, etwa in arabischen Ländern, 
studieren und radikaler werden. In Sibolga gibt 
es diese Probleme aber nicht.“ 

Die Kapuziner wollen in Indonesien ein 
friedvolles und verantwortungsvolles Miteinan-
der gestalten – für eine gute Zukun� des Lan-
des. Denn trotz des geringen Prozentanteils gibt 
es im Land immerhin 28 Millionen Christen – 
und acht Millionen davon sind Katholiken. Die 

Zukun� der Provinz sieht dank der vielen jun-
gen Brüder und der anhaltenden Berufungen 
auf jeden Fall positiv aus. Um diese Zukun� zu 
sichern, ist es wichtig, die Aus- und Weiterbil-
dung der Brüder zu stärken. „Nur so sind wir 
ein gutes Vorbild für die nächsten Generatio-
nen“, sagt Br. Yoseph.

Helfen Sie uns helfen!
Wenn Sie die Mission der Kapuziner unterstützen 
wollen, können Sie das hier tun:
Deutsche Kapuzinerprovinz
IBAN: DE60 7509 0300 1002 2064 39
BIC: GENODEF1M05
Verwendungszweck: Mission
(bitte geben Sie auch Ihre Straße und PLZ an)

FO
TO

S:
 K

A
PU

ZI
N

ER

Neue Leitung
Der neu ernannte 
Provinzial Br. Yoseph 
(Mitte) mit
seinem Team

Alt & Jung
Br. Helmut besucht 
die Kapuziner in 
Ausbildung (oben), 
Br. Christoph (links) 
mit einer deutschen 
Kapuziner-Klarissin, 
Br. Martinian (rechts) 
ist immer im Dienst



_WINTER 25.26 33_WINTER 25.2632

Br. Luc Vansina 
wurde 1958 in 
Turnhout geboren. 
1984 trat er in den 
Kapuzinerorden ein, 
1990 legte er die 
ewigen Gelübde ab. 
Nach vielen Jahren im 
Kongo leitet der 
Ordensmann zurzeit 
die internationale 
Kapuzinergemein-
schaft und das Kloster 
im belgischen 
Antwerpen. 

wenn ich nicht gezwungen gewesen wäre, Lö-
sungen zu � nden, die für Menschen über Le-
ben und Tod entschieden. Ein Beispiel: Da 
ru�  der Gesundheitsminister an, ein Kongo-
lese. Er steht am Flughafen, zwei chinesische 
Flugzeuge mit Medikamenten sind angekom-
men, und sein eigener Zoll will sie nicht frei-
geben. Es musste bezahlt werden, und er bat 
mich, bei den Verhandlungen zu helfen. Ich 
bin hingefahren und habe den Minister gebe-
ten, zurück ins Ministerium zu gehen. Eine 
halbe Stunde später konnte ich ihm mitteilen, 
dass die Lastwagen beladen werden. Aber ich 
hatte zwei Tage lang Kopfschmerzen. 

Was brachte den Erfolg?
Nun ja, ich habe dort klar gemacht, dass ich 
diese Situation zum Skandal machen werde. 
Ich würde überall, wo ich hinkomme, erzählen, 
was für ein korruptes Land der Kongo doch sei. 
Die Leute vom Flughafen erzählten mir später, 
dass sie noch nie jemanden so wütend gesehen 
hätten (lacht). In der folgenden Woche kamen 
die Japaner mit einem Flugzeug und wieder 
machte der Zoll Probleme. Das Ministerium 
sagte nur zu den Zollbeamten: „Sollen wir wie-
der den Pater holen, der letzte Woche hier 
war?“ Und schon war die Sache erledigt. 

Haben Sie jemals Morddrohungen er-
halten?
Oh ja. Einmal saß ich zwanzig Minuten lang 
in einem Auto mit einer Pistole an meinem 
Kopf, weil sie mein Auto haben wollten. Ich 
weiß nicht, wo diese Kra�  herkam, aber ich 
bin ruhig sitzen geblieben. Ich hatte wohl in 
solchen Situationen immer ein Schutzengel-
chen auf jeder Schulter.

Nach 27 Jahren ging es dann zurück 
nach Antwerpen?
Ja. Gerade zu dieser Zeit wurde im Kloster 
in Antwerpen eine internationale Gemein-
schaft gegründet. Kapuziner sind immer 
mit einer Mission unterwegs. Diese Mission 
möchte ich verwirklichen, da wo ich gerade 
lebe. Du bist, wo Gott Dich ruft! 

Sie waren dort auch für eine dieser 
Hilfsorganisationen tätig.
Genau. Die Kapuziner wurden von der Orga-
nisation Memisa gebeten, im Kongo aktiv zu 
sein. Zu diesem Zeitpunkt war der Kongo in 
drei Teile geteilt: Kinshasa, die Äquatorialpro-
vinz und Kisangani. Wir organisierten die ers-
ten Flugzeuge mit Hilfsgütern von Kinshasa in 
die beiden Rebellengebiete. Danach organi-
sierten wir sogenannte Friedensboote. Als neu-
trale Organisation konnten wir mit der Regie-
rung und den Rebellengruppen verhandeln.

Was ist ein Friedensboot? 
In der Äquatorialprovinz, die zehnmal so 
groß ist wie Belgien, herrschte großer Bedarf 
an Medikamenten, Schulmaterial, Saatgut 
und Baumaterial. Das Ziel war, Produkte von 
Kinshasa dorthin zu bringen und den Ver-
kehr auf dem Fluss wieder zu ö� nen. Umge-
kehrt mangelte es in Kinshasa an Nahrung, 
weil kein Mais oder Reis mehr aus dem Lan-
desinneren nach Kinshasa gelangte. In Zu-
sammenarbeit mit dem Ministerium und 
den Vereinten Nationen konnten schließlich 
die ersten Friedensboote fahren. So kam der 
Verkehr auf dem Fluss allmählich wieder in 
Gang, ebenso wie der Flugverkehr. 

Waren die Kapuziner als neutrale Ver-
mittlungsorganisation anerkannt?
Ja, so war es. Ein Rebellenführer sagte damals 
zu mir, der Umgang mit Kapuzinerpatres sei 
nicht einfach. Ich sagte dann: „Dann hast du 
Glück, denn ich bin kein Pater, sondern ein 
Bruder.“ Da musste auch er lachen. Aber na-
türlich hatten die Rebellen Angst, dass mit den 
Flugzeugen und Booten auch Wa� en kommen 
würden. Ich habe mich dann persönlich in die 
Flugzeuge und auf die Boote gesetzt. Das wa-
ren 30 Tage auf dem Boot: 11 Tage hin, 10 Tage 
dort, 9 Tage zurück. Nur weil ich selbst dabei 
war, wurde nichts geplündert. 

Hatten Sie ein Verhandlungstalent?
Zumindest war mir das damals nicht bekannt. 
Ich glaube, ich hätte das auch nie entdeckt, 

MISSION

FO
TO

: K
A

PU
ZI

N
ER

/L
ED

ER
SB

ER
G

ER

Br. Luc, Sie sind Kapuziner und Missio-
nar. Wie kam es dazu?
Ich wurde in einem kleinen belgischen Dörf-
chen als zweites von acht Kindern in einer 
sehr religiösen Familie geboren. In unser Dorf 
kamen regelmäßig zwei Missionsschwestern 
zum Predigen, das war der Beginn meiner 
Berufung zum Missionar. Erst später bin ich 
den Kapuzinern begegnet. 

Die Berufung zum Missionar stand am 
Anfang? 
Ja, genau. Die Spiritualität des Franziskus 
habe ich erst später kennengelernt. 1985 habe 

ich mein Noviziat in Frankreich gemacht, ein 
viermonatiges Praktikum war Teil davon. Ich 
ging in den Kongo. Von dort schrieb ich nach 
Hause: Ich bin auf einem anderen Planeten. 
Ich hatte gedacht, die Zeit der Strohröckchen 
und Lehmhütten sei vorbei. Falsch gedacht. 

Später ging es wieder zu einem aben-
teuerlichen Einsatz in den Kongo. 
So ist es. Im Jahr 1991 bin ich als Kapuziner in 
sehr schwierigen Zeiten in den Kongo gegan-
gen: Ich war erst 14 Tage dort, als Plünderungen 
ausbrachen. Nach einem Monat wurden wir 
von französischen Fallschirmjägern evakuiert. 
Vier Monate später kam ich zurück und ent-
deckte, dass alles gestohlen worden war. Sechs 
Wochen später kam es zu einem Massaker an 
Christen, aber ich bin im Land geblieben. 

Was war das für eine Zeit?
In dieser Zeit musste ich mich o�  selbst zu-
recht� nden. Ich war neu, ich wusste nichts, 
ich musste sehr schnell lernen, denn davon 
hing buchstäblich Leben ab. Es ging darum, 
konkrete Lösungen zu � nden. Nichts zu tun 
war für mich keine Option. In Kinshasa habe 
ich dann ein medizinisches Zentrum gegrün-
det. Der Bedarf an medizinischer Versorgung 
war sehr groß, die Schla� rankheit brach aus, 
es gab alle möglichen Epidemien. Ich begann 
Medikamente in Kinshasa zu verteilen. Das be-
deutete viele Gespräche mit Spendern, Flugge-
sellscha� en und lokalen Organisationen. 

INTERVIEW: PAUL WENNEKES

Br. Luc Vansina lebt als Kapuziner in Antwerpen und war 27 Jahre 
im Kongo als Missionar tätig. Im Interview mit cap! berichtet er über 

Lebensgefahr, Friedensboote und Verhandlungen mit Rebellen. 

„Sollen wir wieder den 
Pater holen?“



_WINTER 25.26 35_WINTER 25.2634

MISSION

Orte der Hoffnung für 
Minderheiten am Rande

Sie werden in Albanien abfällig „Magjiyp“ genannt: ethnische Gruppen 
wie die Roma. Die Kapuziner im Land setzen sich ganz konkret für eine 

bessere Ausbildung dieser benachteiligten Gruppen ein. 

ALBAN I E N

SHKODËR 

In den ärmlichen Siedlungen der Roma am 
Stadtrand von Shkodër in Albanien beginnt je-
der Tag gleich: Zwei Lehrerinnen steigen die 
Stufen am Berghang hinab, um die Kinder aus 
ihrem Wohnviertel abzuholen. Die Behausun-
gen liegen unterhalb der Schule und des Kin-
dergartens für Romakinder. Bruder Gjon 
Shtjefni, ein albanischer Kapuziner, fährt in 
einem Kleinbus zu den entfernten Lagerplät-
zen und begleitet die Kinder zu jenem Ort, der 
für viele von ihnen Ho�nung bedeutet. Die 
Schule der Kapuziner ist mehr als nur eine Be-
treuungseinrichtung – sie ist ein Zu�uchtsort 
in einer Gesellscha�, die Roma systematisch 
ausgrenzt.

In Albanien werden sie abfällig „Magjyp“ 
genannt. Doch das beschreibt keine homo-
gene ethnische Gruppe. Der albanische Sam-
melbegri� umfasst verschiedene Minderhei-
ten, darunter Roma, Aromunen, Ashkali 
und Balkan-Ägypter. Sie unterscheiden sich 
kulturell, stehen aber den selben gesell-

8

TEXT: BR. CHRISTIAN ALBERT

scha�lichen Herausforderungen gegenüber. 
Dass die albanische Mehrheit in ihrer All-
tagssprache kaum zwischen diesen Gruppen 
unterscheidet, spiegelt sich auch in der 
Schwierigkeit der statistischen Erhebungen 
wider. Geschätzt bilden etwa vier Prozent 
der Bevölkerung Albaniens die Gruppe der 
RAE (Roma, Aschkali und Ägypter). O�zi-
ell werden jedoch nur 0,4 Prozent gezählt. 
Ein drastischer Unterschied, der die prekäre 
Situation dieser Minderheit widerspiegelt. 
Viele verbergen ihre Identität aus Angst vor 
Diskriminierung.

Am gesellschaftlichen Abgrund
Die Lebensbedingungen der Roma in Alba-
nien sind dramatisch schlecht: 38 Prozent 
leben in beschädigten Gebäuden, 21 Prozent 
in provisorischen Unterkün�en. Weit ver-
breitete Armut, schlechte Bildungschancen, 
wenig Möglichkeiten auf dem Arbeitsmarkt 
und kaum Zugang zur Gesundheitsversor-

gung sind Folgen struktureller Diskriminie-
rung. Nur etwa sieben Prozent der Roma-
haushalte haben Zugang zu Computern und 
damit zu Onlineunterricht, was besonders 
während der Pandemie den Zugang zu Bil-
dung erschwerte.
Besonders dramatisch: Schätzungsweise 40 
Prozent der Roma sind Analphabeten. Viele 
sind nicht staatlich registriert, was zur Folge 
hat, dass ihnen wesentliche Grundrechte 
verwehrt bleiben. Ohne Personaldokumente 
haben Eltern und ihre Kinder keinen An-
spruch auf staatliche Dienste wie ärztliche 
Behandlungen oder Schulbesuche.

Ein Lichtblick in Shkodër
Seit über zwei Jahrzehnten engagieren sich 
die Kapuziner in Shkodër für die Roma. „Als 
wir Brüder nach der Wende in Shkodër an-
kamen, wurde uns klar, dass die Alphabeti-
sierung eine wichtige Aufgabe ist“, berichtet 
Bruder Bonaventura Mossuto, der die Schule 

1999 gründete. Später kam die Tageseinrich-
tung mit dem Kindergarten dazu. „Schule ist 
wichtig, weil sie freie Menschen scha�“, sag-
te der Ordensmann bei der Erö�nungsfeier 
auch in Anspielung an den Namen des Vier-
tels, in dem Kapuzinerkloster und Schule lie-
gen: Lagjia Liria (Freiheits-Viertel). 

Mit Beginn des Schuljahres 2025/26 sind 
15 Kinder im Kindergarten der Kapuziner. 
Anschließend können sie in die Grundschu-
le wechseln, von der ersten bis zur fün�en 
Klasse. Diese wird derzeit von 30 Kindern 
besucht. Der Unterricht ist gezielt auf ihre 
besondere Situation und Lebenswirklichkeit 
abgestimmt. „Die Schule ist staatlich aner-
kannt und erfüllt alle rechtlichen Vorausset-
zungen“, erklärt Bruder Gjon Shtjefni, und 
ergänzt: „Im normalen Schulsystem hätten 
die Kinder keine Chance.“ 

Nach fünf Unterrichtsstunden gibt es eine 
warme Mahlzeit. Bruder Giuseppe Bitondo 
kocht das Mittagessen direkt vor Ort für die 

Roma-Siedlung
Zu Besuch in 
einer Siedlung 
bei Shkodër: 
Bruder Gjon hilft, 
ein behördliches 
Schreiben 
zu verstehen

FO
TO

S:
 T

O
BI

A
S 

RA
U

SE
R

>



_WINTER 25.26 _WINTER 25.26 3736

MISSION

Kinder, o� die einzige vollwertige Mahlzeit 
des Tages. Am Nachmittag können die Kin-
der in der Tagesbetreuung bleiben und dort 
zum Beispiel ihre Hausaufgaben erledigen. 
Denn zu Hause bei ihren Großfamilien ist 
nur wenig Platz. In den meisten Häusern 
und Zelten gibt es nicht einmal einen Stuhl 
und einen Tisch, an dem sie lernen könnten. 

Brücken bauen in der Gesellschaft
Die Herausforderungen sind immens. Wäh-
rend der Corona-Pandemie wurden Roma 
als Sündenböcke für die Verbreitung des 
Virus verantwortlich gemacht. Verbale und 
körperliche Angri�e nahmen zu. Rechtswid-
rige Zwangsräumungen verstoßen zwar 
gegen die Menschenrechte, dennoch ordnen 
Städte wie Tirana und Shkodër immer wie-
der kurzfristig Räumungen an. O� werden 
solche Zwangsräumungen ohne Vorankün-
digung durchgesetzt. 

Trotz aller Widrigkeiten setzen die Kapu-
ziner ihre Arbeit fort. Sie wissen: Jedes Kind, 
das lesen und schreiben lernt, jede Familie, 
die Zugang zu Bildung erhält, ist ein kleiner 
Sieg gegen Ausgrenzung und Vorurteile. 
Über die Jahre konnten die Kapuziner ein 

Netzwerk von Freiwilligen etablieren. Zum 
Beispiel organisieren sie außerschulische Ak-
tivitäten, wie Freizeitangebote in den Schul-
ferien. Darüber sind Kontakte und Freund-
scha�en entstanden, zwischen Menschen, die 
durch Vorurteile und Ausgrenzung in der al-
banischen Gesellscha� normalerweise keine 
Verbindung zueinander haben. 

Auch laden die Kapuziner ehemalige 
Schülerinnen und Schüler zu regelmäßigen 
Tre�en ein. Damit haben sie einen geschütz-
ten Raum gescha�en, um über Probleme, 
Herausforderungen, Diskriminierung aber 
auch freudige Ereignisse im Leben der jun-
gen Menschen zu sprechen. 

Ein franziskanischer Auftrag
Die Arbeit der Kapuziner für die Roma ent-
spricht ihrem franziskanischen Charisma: 
an der Seite der Armen und Ausgeschlosse-
nen zu stehen. In einer Gesellscha�, die die 
Roma als Problem betrachtet, sehen die Or-
densmänner in ihnen Schwestern und Brü-
der. Menschen mit unveräußerlichen Rech-
ten und unbegrenztem Potenzial. Franziskus 
ging zu den Aussätzigen seiner Zeit. In Alba-
nien sind es heute die Roma, die am Rand 

ROMA
Eine ethnische Minderheit mit indischer Herkunft 
und eigener Sprache (Romanes). Roma sind in 
Albanien und im gesamten Balkan verbreitet und 
erleben vielfach Diskriminierung. 

AROMUNEN
Eine eigenständige ethnische Gruppe mit lateinischer 
Sprache (Arumunisch), die in den Bergen des Balkans 
lebt. Sie gehören nicht zum Roma-Volk, sondern 
haben eine eigene Geschichte und Kultur.

ASHKALI
Eine albanischsprachige Minderheit, die sich von den 
Roma abgrenzt und eigene Ursprünge behauptet. Tradi-
tionell muslimisch, sind sie kulturell den Roma ähnlich, 
sprechen jedoch meist Albanisch als Muttersprache.

BALKAN-ÄGYPTER 
Eine weitere albanischsprachige Minderheit mit 
eigener Identität, die sich von den Roma und Ashkali 
unterscheidet. Sie haben einen eigenen Herkunfts-
mythos und leben vor allem im Kosovo und Albanien.

SINTHI
sind eine Untergruppe der Roma, die vor allem in Mittel-
europa leben, insbesondere in Deutschland, Österreich 
und Teilen Frankreichs. In Albanien gibt es keine Popu-
lation von Sinthi. Sinthi als spezifische Untergruppe 
sind in Albanien nicht  dokumentiert oder bekannt.

der Gesellscha� stehen. Der Au�rag hat sich 
nicht geändert.

Die Kapuziner sind derzeit an drei Orten in 
Albanien aktiv: neben Shkodër auch in Nens-
hat und in der Bergregion in Fushë-Arrëz. Ins-
gesamt leben neun Kapuziner in dem ehemals 
isolierten kommunistischen Land, das sich erst 
1990 wieder ö�nete. Die Brüder stammen aus 
Albanien, Deutschland und Italien.

Die Geschichte der Roma in Albanien ist 
noch lange nicht zu Ende geschrieben. Aber 
in den Gesichtern der Kinder im Projekti 
Romë in Shkodër, die täglich aus ihren Sied-
lungen zur Schule abgeholt werden und 
lernen dürfen, liegt ein Funke Ho�nung. 
Genährt von der unerschütterlichen Über-
zeugung der Kapuziner, dass jeder Mensch 
Gottes geliebtes Kind ist.

Im normalen Schulsystem 
hätten die Kinder keine Chance“
                                                                                 Bruder Gjon Shtjefni   

„
Vertreibung
Diese Siedlung nahe 
des Kapuzinerklos-
ters existiert heute 
nicht mehr. Sie 
wurde geräumt und 
die Bewohner ins 
Umland vertrieben

Ausbildung
Bildung bringt 
Hoffnung: Schul-
unterricht in 
der Schule der 
Kapuziner

Gemeinschaft
Gemeinsames 
Mittagessen beim 
Freizeitprogramm in 
den Sommerferien

FO
TO

S:
 T

O
BI

A
S 

RA
U

SE
R,

 P
RO

JE
KT

I R
O

M
Ë 

Q
ue

lle
: p

er
pl

ex
ity

.a
i



_WINTER 25.26 39_WINTER 25.2638

FO
TO

: K
A

PU
ZI

N
ER

FO
TO

: K
A

PU
ZI

N
ER

/M
A

RI
U

S 
JA

C
O

BY

NEWS

Das ausführliche Interview 
lesen Sie auf: kapuziner.org

„Alle sind Kinder Gottes“
Der Kapuziner Br. Auguste Agounkpé lebt und arbeitet im afrikanischen Benin am Golf 

von Guinea. Dort setzt er sich für sogenannte „Hexenkinder“ ein, die mit dem Tod bedroht 
werden. Im Interview erzählt er von Widerständen und der Hoffnung, die ihn antreibt.

Was sind sogenannte Hexenkinder und 
warum werden diese bedroht? 
Es geht hier um die Tötung von Kindern, deren 
Geburtsbedingungen gegen die Normen versto-
ßen, weil sie als böses Zeichen, Fluch oder Hexerei 
interpretiert werden. Kinder, die in Steißlage, mit 
den Füßen voran oder mit dem Gesicht voran ge-
boren werden, sind bedroht. Ebenso Kinder mit 
Zahnbeschwerden, Missbildungen oder Frühge-
borene. Sie werden getötet oder ausgesetzt. 

Sie versuchen, diese Kinder zu retten und 
ihnen in verschiedenen Einrichtungen eine 
Zukunft zu ermöglichen. 
Wir haben in Parakou im Distrikt Tourou das Frie-
denszentrum „St. Franziskus von Assisi“ errichtet. 
Wir betreuen dort derzeit 22 Kinder. Dabei han-
delt es sich nicht nur um sogenannte „Hexenkin-

8

INTERVIEW: BR. JENS KUSENBERG

der“, sondern auch um Straßenkinder und Kinder 
mit Behinderungen.

Was ist Ihre Hoffnung für diese Kinder?
Ich wünsche mir, dass diese Kinder eine Zukun� 
haben, die sie selbst gestalten und au�auen kön-
nen. Dass sie eine Familie gründen und für ihre 
Kinder sorgen können.

Gelingt es Ihnen auch, die vorhandenen 
Traditionen und Strukturen zu verändern?
Wir arbeiten daran. Es geht darum, die Kultur die-
ser Gemeinscha�en und Stämme durch Sensibili-
sierungskampagnen zu verändern, die wir jedes 
Jahr in den Dörfern organisieren, in denen dieses 
Phänomen au�ritt. In den Dörfern tre�en wir uns 
mit den Behörden und dem Bürgermeister. Wir 
gehen selbst in die Dörfer, um ö�entliche Kampa-
gnen durchzuführen. Wir bieten Schulungen an 
und es gibt eine Hebamme, die alles von der 
Schwangerscha� bis zur Geburt erklärt. Wir orga-
nisieren jedes Jahr ein oder zwei Kampagnen.

Was würde Franziskus dazu sagen?
Der heilige Franz von Assisi stand immer auf der 
Seite der Armen. Er war die Stimme derjenigen, 
die man stumm gemacht hat. Er würde sich be-
stimmt sehr über die Arbeit, die wir, seine Brüder 
und Schwestern, weltweit leisten, freuen. Wir 
wollen hier im Norden Benins Kinder retten und 
ihnen ihre Würde zurückgeben. Wir alle sind 
Gottes Söhne und Töchter, auch diejenigen, die 
von der Gesellscha� ausgegrenzt und ausgesto-
ßen werden.

Kapuziner 
in Benin
Br. Auguste 
Agounkpé setzt 
sich für die Rechte 
benachteiligter 
Kinder ein 

kirch wird Br. Dhil Konikkara, zuvor hatte diese 
Aufgabe Br. Engelbert Bacher inne. In Frankfurt 
am Main wird Br. Jens Kusenberg neuer Guar-
dian und damit Nachfolger von Br. Michael 
Wies, der nach Altötting wechselt. Br. Jens 
wird sich außerdem um die Postulanten des 
Ordens kümmern. Br. Michael Masseo Malda-
cker wird den Franziskustreff in Frankfurt am 
Main leiten. Im Konvent München wird Br. 
Charls John die Kapuzinergemeinschaft füh-
ren, er übernimmt als Guardian das Amt von 
Br. Paulus Terwitte, der in gleicher Position 
nach Münster wechselt. Der bisherige Haus-
obere aus Münster, Br. Laurentius Wenk, wech-
selt nach Werne und leitet dort in Zukunft die 
Gemeinschaft. 

Auch die sogenannten „Delegaten“ wurden 
neu bestimmt oder bestätigt. Der Hintergrund: 
Die Deutsche Kapuzinerprovinz ist eine Vier-
Länder-Provinz. In ihr sind Kapuziner-Klöster in 
Belgien, Deutschland, den Niederlanden und 
Österreich vereint. Die Klöster in Feldkirch, 
Innsbruck, Irdning und Salzburg bilden dabei 
die Delegation Tirol. Alle Niederlassungen in 
Belgien und Niederlande sind in der Delegation 
Belgien und Niederlande organisiert. Beide De-
legationen haben an ihrer Spitze einen vom 
Provinzial nach Rücksprache mit den betroffe-
nen Brüdern ernannten Delegaten, der den 
Provinzial in einigen Fällen vertritt. 

Neu für Österreich übernimmt Br. Joly Put-
husserry Varghese diesen Dienst von Br. Erich 
Geir, in Belgien und Niederlande bleibt Br. Chris-
tophorus Goedereis Delegat. Die Delegaten 
werden von einem Rat unterstützt: In Öster-
reich besteht dieser aus Br. Rudolf Leichtfried 
aus Irdning und Br. Engelbert Bacher aus Feld-
kirch, in Belgien und Niederlande unterstützen 
Br. Ad Vermeulen aus Breda und Br. Marcin 
Derdziuk aus Antwerpen den Delegaten. 

Neue Hausobere und Delegaten

Immer in Bewegung bleiben

Dienst auf Zeit
Beweglich bleiben 
in Treue zu 
Franziskus: das 
betrifft Orte und 
Haltungen

Zur franziskanischen Tradition gehört, dass Ämter nach einiger Zeit abgegeben werden und Brüder 
weiterziehen. Nach dem Provinzkapitel 2025 wurden nun die Entscheidungen getroffen.  

Die Klöster der Kapuziner werden von soge-
nannten „Hausoberen“ geleitet. Wie viele Äm-
ter in franziskanischen Orden wird auch dieser 
Dienst nur auf Zeit vergeben. Und so stehen in 
diesen Wochen in vielen Klostergemeinschaf-
ten Wechsel an. „Wir Kapuziner wollen Franzis-
kus nachfolgen, und wie er auf feste Machtposi-
tionen verzichten. In Treue zu unserem 
Ordensgründer bleiben wir beweglich – das be-
trifft Orte, aber auch unsere Haltung“, erklärt 
Provinzialminister Br. Helmut Rakowski. 

In Innsbruck übernimmt Br. Antony Manuel 
die Aufgabe des Hausoberen von Br. Joly Put-
husserry Varghese. Neuer Guardian in Feld-

8

TEXT: TOBIAS RAUSER



_WINTER 25.26 41_WINTER 25.2640

NEWS

Kapuzinerhabit für Br. Peter 
Nach dem Postulat folgt das 
einjährige Noviziat. Zu Beginn dieser 
Zeit findet die „Einkleidung“ statt: 
Die Novizen erhalten das braune 
Ordensgewand

Noviziat verbrachte Br. Alexander in Italien, seit 2023 lebt der studierte Politikwissenschaftler im 
Ausbildungskloster der Provinz in Salzburg. Br. Helmut Rakowski, gewählter Provinzial der Kapuzi-
ner in Belgien, Deutschland, Niederlande und West-Österreich, nahm die Versprechen von 
Br. Alexander entgegen. Er betonte in seiner Predigt: „Gott steht bei dieser Feier im Mittel-
punkt. Du, Br. Alexander, hast Gott in das Zentrum Deines Lebens gerückt, das zeigst Du uns und 
der Welt hier mit Deiner Entscheidung für ein Leben als Kapuziner. Dir geht es um echte Nachfolge 
und nicht um eine Zuschauerrolle. Wir sind dankbar, dass wir gemeinsam mit Dir diesen Weg der 
Nachfolge gehen können.“ In seinem Professtext versprach Br. Alexander, „beständig nach der voll-
kommenen Liebe zu streben, im Dienste Gottes und der Menschen.“ Genau das treibt den franzis-
kanischen Ordensmann an, denn in der Nachfolge Christi ist die Liebe für Br. Alexander das ent-
scheidende Maß: „Christus ist die Liebe meines Lebens. Meinen Weg mit Christus gehe ich, weil 
ich mich in seiner Liebe geborgen weiß. Sie ist entscheidend für meine Beziehung zu Gott und zu 
anderen Menschen.“   Ein Interview mit Br. Alexander Schröter finden Sie auf Seite 24.

Kapuziner in Salzburg

Br. Alexander legt ewige Profess ab
Ein Leben als Kapuziner – ohne Eigentum, 
keusch und in Gehorsam. Dieses Versprechen 
hat Br. Alexander Schröter am 11. Oktober in 
der Kapuzinerkirche in Salzburg abgelegt. 
Familie, Freundinnen und Freunde sowie viele 
Ordensleute waren auf den Kapuzinerberg 
gekommen, um mit Br. Alexander diesen 
besonderen Tag zu feiern. Die ewigen Gelüb-
de sind nach einer mehrstufigen Ausbildung 
in Postulat, Noviziat und Juniorat der endgül-
tige Schritt in ein Leben als Kapuziner. „Denn 
bei dir ist die Quelle meines Lebens, in dei-
nem Licht schauen wir das Licht“, lautete der 
Psalm, den der franziskanische Ordensmann 
und ausgebildete geistliche Begleiter für sei-
ne Profess ausgewählt hat. Der gebürtige 
Hamburger (Jahrgang 1984) trat 2019 in das 
Postulat der Kapuziner in Münster ein. Sein 

Ewige Gelübde
Am Ende der 
Ausbildung zum 
Kapuziner steht die 
ewige Profess 

FO
TO

S:
 K

A
PU

ZI
N

ER

FO
TO

S:
 K

A
PU

ZI
N

ER
/L

ED
ER

SB
ER

G
ER

Am 10. Oktober 2025 ist der Kapuzi-
ner Br. Nikolaus Horschler in Werne 
verstorben. Dort wurde er auch bei-
gesetzt. In den Klöstern Bocholt, 
Münster, Oberhausen Sterkrade, 
Werne, Bad Mergentheim, Zell und 

Clemenswerth wirkte er als Pförtner, Sakristan und 
Hauspfleger im Dienst an Mitbrüdern und Besuchern.

IN DANKBARKEIT

Der Kapuziner und Priester Edwin 
Hornung ist am 14. August 2025 
in München-Nymphenburg verstor-
ben. Der Ordensmann lebte unter 
anderem in den Klöstern Eichstätt, 
München und Altötting. Br. Edwin 

Hornung wurde auf dem Kapuzinerfriedhof in 
Altötting begraben.

Am 1. September 2025 ist Br. Sieg-
fried Huber in München-Nymphen-
burg verstorben. Der Kapuziner 
und Priester wurde 1934 geboren 
und lebte unter anderem in den 
Klöstern in München und Altötting. 

Br. Siegfried wurde auf dem Kapuzinerfriedhof 
an der Basilika in Altötting begraben.

Br. Siegfried Huber Br. Edwin Hornung

Der Kapuziner und Priester Eduard 
Stuchlik ist am 9. Oktober 2025 in 
München-Nymphenburg verstor-
ben. Der Ordensmann lebte unter 
anderem in Blieskastel, Würzburg, 
Altötting und München. Br. Eduard 

wurde auf dem Kapuzinerfriedhof in Altötting neben 
der Basilika St. Anna begraben.  

Br. Eduard Stuchlik Br. Nikolaus Horschler

Die Nachrufe finden Sie auf
kapuziner.org/nachrufe

Br. Peter Netzer aus Innsbruck ist einer von elf jungen Kapuzinern, 
die Mitte September 2025 ihr einjähriges Noviziat in Italien begonnen 
haben. In einem schlichten Gottesdienst in Tortona wurde den 
jungen Männern der Kapuzinerhabit überreicht. Der Österreicher startet 
mit Novizen aus Italien, Kroatien, Slowenien, Frankreich, Spanien und 
den USA in sein Noviziatsjahr. Das Noviziat ist eine Zeit der intensiven 
Einübung ins Ordensleben und vor allem eine Zeit, sich immer tiefer in 
Gott zu verwurzeln. Ein Schwerpunkt dieses Jahres ist die Einführung 
in den christlichen Glauben und in die franziskanische Spiritualität. Im 
täglichen Rhythmus von Gebet, Arbeit, brüderlichem Miteinander und 
inhaltlicher Auseinandersetzung prüfen die Novizen und der Orden, 
ob die jungen Männer am Ende des Noviziates in der Profess (zunächst 
auf Zeit) die Gelübde von „Armut“, „eheloser Keuschheit“ und „Gehor-

sam“ ablegen. Die Ausbildung zum Kapuziner besteht aus drei Stufen (Postu-
lat, Noviziat und Juniorat) und endet mit der ewigen Profess, dem 
Ablegen der Ordensgelübde auf ewig. Ab 2026 startet ein englischsprachiges 
Noviziat in Irland (siehe Seite 42). 

Ausbildung im Kapuzinerorden

Br. Peter beginnt sein Noviziat

Weitere Informationen zur Ausbildung im Orden und zum 
Thema Berufung: kapuziner.org/kapuziner-entdecken



43_WINTER 25.2642 _WINTER 25.26

FO
TO

: K
A

PU
ZI

N
ER

In der dunklen Jahreszeit machen 
wir es uns in den eigenen vier 
Wänden bei Kerzenschein und 
einem wärmenden Getränk 
gemütlich. In unserer cap!-Serie 
„Rezepte aus der Klosterküche“
präsentieren wir Ihnen einen 
Punsch für die kalten Tage, der 
Herz und Seele wärmen soll.

„Klosterküche“
Von Thomas Ahlers, 
Br. Thomas Dienberg und 
Br. Bernd Beermann, LV Verlag, 
ISBN 978–3-784-3573-17

1 Liter Rotwein

200 g Zucker

1/2 Vanillestange, 
ausgekratzt

1 Orange, 
Abrieb und Saft

1 Stange Zimt

1 Sternanis

1 Limette, Saft

Rum

Zubereitung

In einem Topf den Rotwein 
auf etwa 60 Grad erhitzen 
und die restlichen Zutaten 
hinzufügen und kräftig 
umrühren.

Circa 30 Minuten ziehen 
lassen. Durch ein Sieb 
seihen und warm stellen.

Wer mag, kann den 
Punsch mit einem Schluck 
Rum verfeinern.

Zutaten

NEWS

Weihnachtspunsch
Rezepte aus der Klosterküche

Die Kapuziner der deutschen Provinz mit Klös-
tern in Deutschland, Österreich, den Niederlan-
den und Belgien gehen neue Wege in der Aus-
bildung ihrer jungen Brüder. Ab September 2026 
will die Vier-Länder-Provinz in Rochestown bei 
Cork in Irland ein internationales Noviziat in eng-
lischer Sprache aufbauen – gemeinsam mit 
anderen Provinzen in Europa. Br. Harald Weber, 
Kapuziner und verantwortlich für die Ausbildung 
im Orden, wird den Neustart in Irland mitgestal-
ten und als Ausbilder in der internationalen Ge-
meinschaft in Irland wohnen und arbeiten. „Wir 
wollen in Zukunft unseren jungen Brüdern ein 
Noviziat im englischsprachigen Raum ermögli-
chen, in dem sie mit jungen Männern aus ganz 
Europa zusammenleben“, sagt Br. Harald.

 Eingebettet ist das englischsprachige Noviziat 
in ein gemeinsames Ausbildungsmodell mehre-
rer Kapuzinerprovinzen in Mittel- und Nordeuro-
pa, das die verschiedenen Abschnitte der Ausbil-
dung zum Kapuziner (Postulat, Noviziat und 
Juniorat) umfasst. Ausbildungsort für das Postu-
lat der Kandidaten aus Belgien, Deutschland, den 
Niederlanden und West-Österreich ist Frankfurt 

am Main, der für das Juniorat das Kloster Salz-
burg. Das einjährige Noviziat in englischer Spra-
che findet dann gemeinsam mit den Novizen der 
anderen Provinzen im Kapuzinerkloster im iri-
schen Rochestown nahe Cork statt. Bisher wur-
den die Novizen der Deutschen Kapuzinerprovinz 
für ein Jahr im italienischen Tortona ausgebildet.

 In einem vor zwei Jahren aufgegebenen Klos-
ter der irischen Provinz nahe der Hafenstadt Cork 
wird Anfang 2026 eine Kapuziner-Gemeinschaft 
aus vier bis fünf Brüdern neu eingerichtet, zu der 
die Auszubildenden während ihres Noviziatsjah-
res dazukommen. Das moderne Klostergebäude 
aus den 90er-Jahren bietet Platz für bis zu 14 Brü-
der. „Die Umgebung bietet ideale Bedingungen 
für geistliche Erfahrungen und ein Hineinwach-
sen in ein kontemplatives und gemeinschaftli-
ches Leben als Kapuziner“, sagt Br. Harald.

Die Gemeinschaft vor Ort in Cork wird inter-
national besetzt sein. Das feste Ausbildungs-
team besteht aus dem Iren Br. Philip Baxter, der 
die Gemeinschaft leiten wird, Br. Harald Weber 
als Novizenmeister, sowie dem polnischen Kapu-
ziner Br. Wojciech Glowacki als Submagister. 
Weitere Brüder sollen das Team ergänzen. Fünf 
Provinzen tragen das Projekt: Neben der deut-
schen Kapuzinerprovinz mit Klöstern in vier Län-
dern sind das die Provinz Irland-England, die pol-
nische Provinz Warschau, die Provinz Slowakei 
und die Provinz Schweiz. 

„Cork bietet unseren Novizen eine ruhige Um-
gebung für diesen Teil ihrer Ausbildung“, sagt Br. 
Harald Weber. „Das ist wichtig, denn innerlich 
kann das Noviziat eine sehr unruhige Zeit sein.“ 
Der franziskanische Ordensmann aus Deutsch-
land freut sich sehr auf seine neue Aufgabe: „Ge-
meinsam mit meinen Mitbrüdern im Ausbil-
dungsteam wollen wir Rochestown zu einem 
guten und fruchtbaren Ort für junge Männer auf 
ihrem Weg zum Kapuziner gestalten.“

Noviziat der Kapuziner

Europäische Ausbildung in Irland 

Ausbildungsteam
Br. Harald Weber, 
Br. Philip Baxter 
und Br. Wojciech 
Glowacki bilden 
das Kern-Team in 
Rochestown

Ihre Novizen wollen die Kapuziner in Zukunft in englischer Sprache in Irland ausbilden. 
Novizenmeister in Rochestown wird Br. Harald Weber. 

8

TEXT: TOBIAS RAUSER



_WINTER 25.26 45_WINTER 25.2644

IMPULS & LEBEN

In Stille hören und sehen
Schweigen ist mehr als die Abwesenheit von Worten. Wir zeigen eine Übung, 

die helfen kann, in Beziehung zu sich und seiner Umgebung zu treten.  

Das deutsche Wort Schweigen 
kommt aus dem Mittelhochdeut-
schen und wird mit „stumm sein, 
verstummen“ übersetzt. Doch 
Schweigen ist ein komplexes Phä-
nomen, denn es meint nicht nur 
die Abwesenheit von Worten und 
Sprache. Schon die Bezeichnun-
gen wie „tödliches Schweigen“, 
„beredtes Schweigen“, „hörendes 
Schweigen“, „unheimliches 
Schweigen“, „eisiges Schweigen“ 
oder auch „lebensnotwendiges 
Schweigen“ machen deutlich, 
dass es sich beim Schweigen 
nicht nur um ein Verstummen 
handelt. 

Schon im Alten Testament 
weist das Wort Schweigen eine 
Fülle von Bedeutungen auf, die 
sich jedoch alle mehr oder weni-
ger auf die Beziehung des Men-
schen zu Gott und umgekehrt be-
ziehen. Der Mensch wird zum 
Schweigen gebracht, er verstummt 
angesichts der göttlichen Wirk-
lichkeit. Gott wird dabei als die 
schweigende Wirklichkeit erlebt, 
die der Mensch sucht. Und indem 
der Mensch verstummt, tritt er 
ein in die Beziehung zu Gott. Er 
wird zum Hörenden, zum auf-
merksamen Sucher der göttlichen 
Wirklichkeit in der Wirklichkeit 
der Welt – und das Volk Israel 

8

TEXT: BR. THOMAS DIENBERG 

FO
TO

: U
N

SP
LA

SH
entdeckt die vielen verschiedenen 
Facetten Gottes: der strafend-
zürnende, der leidend-liebende, vor 
allem der mitgehende Gott. 

Hier wird deutlich, dass Schweigen 
nicht nur ein Verstummen, sondern 
viel mehr ein „In-Beziehung-Treten“ 
zu Gott bedeutet. Schweigen ist eine 
Beziehungskategorie und ein kom-
munikatives, dialogisches Gesche-
hen. In diesem Schweigen zwischen 

Gott und Mensch, zwischen Gott und 
seinem Volk ereignet sich mehr als 
Worte es auszudrücken vermögen. 

Jesus, der menschgewordene Got-
tessohn, ist das lebendig gewordene 
Wort Gottes. Seine Worte und Leh-
ren bringen ihn ans Kreuz – und er 
verstummt am Kreuz im Schrei der 
Todesklage. Dieses Verstummen und 
Schweigen werden zur treibenden 
Kra� der Entstehung der christlichen 

Gemeinde. Die Synoptiker berichten 
immer wieder davon, dass Jesus in 
die Einsamkeit geht und betet. Doch 
über sein Beten dort wird nicht 
mehr ausgedrückt, da verstummen 
die Evangelisten. Und Jesus mahnt 
davor, im Gebet zu plappern und 
viele Worte zu machen, vielmehr 
soll der Beter das Verborgene aufsu-
chen, den Raum der Stille und des 
Schweigens.

 Die Wüstenväter und Wüsten-
mütter greifen das Motiv der Ein-
samkeit auf und gehen an einsame, 
verborgene Orte. Eine Sammlung 
von Sprüchen und Erzählungen der 
Väter greift an vielen Stellen das 
Schweigen auf, fordert immer wie-
der die Mönche dazu auf, sich kurz 
auszudrücken, nicht unaufgefordert 
zu sprechen und Antworten aus 
dem Schweigen heraus zu geben, das 
heißt aus dem Innehalten und 
In-Sich-Gehen, um so dem Frage-
steller gerecht zu werden: „Wenn es 
zu einem Gespräch kommt, dann 
höre lieber zu, als dass du redest“ – 
so lautet eine Aufforderung an einen 
jungen Mönch durch einen weisen 
Altvater. 

In der Regel des Heiligen Bene-
dikt und vielen anderen geistlichen 
Schriftwerken durch die Geschichte 
hindurch wird diese Regel aufgegrif-
fen und immer wieder gefordert, 
ganz nach dem Motto: „Reden ist 
Silber, Schweigen ist Gold.“

Die Übung
Suchen Sie sich einen ruhigen 
Ort, an dem Sie nicht versucht 
sind, mit jemanden zu sprechen. 
Setzen Sie sich hin und verstum-
men Sie. Reden Sie nicht mit sich 
selbst, reden Sie nicht mit ande-
ren, sondern schauen Sie einfach 
und hören. Versuchen Sie, Ihre in-
nere Stimme zu ignorieren, denn 
der Lärm kommt oftmals aus dem 
Inneren, nicht von außen auf den 
Menschen zu. Versuchen Sie, ein-
fach ganz still zu werden, nichts 
zu tun, nichts zu denken, nicht 
krampfhaft zu schauen oder zu 
hören. Werden Sie zu einem 
Hörenden und Sehenden und 
leben Sie so das Schweigen. 
Wenn Sie hören und sehen, dann 
treten Sie ein in die Beziehung zu 
dem, was Ihnen begegnet. 

Dauer: 20 Minuten

Was bringt die Übung? 
Diese Übung, wenn Sie sie 
immer wieder einmal einüben, 
lehrt das Verstummen und 
die Wertschätzung des Schwei-
gens. Sie hilft, langsam mehr und 
mehr, in Verbindung mit anderen 
Übungen, in Ihnen selbst zu ru-
hen und eine Beziehung zu sich 
selbst aufzubauen. 

„Spirituelle Atempausen“
40 Übungen für die Seele
In seinem Buch „Spirituelle Atem-
pausen“ stellt Br. Thomas Dienberg 
40 Übungen, Rituale und Routinen 
aus dem Schatz der monastischen 
und christlichen Tradition vor.  
ISBN 978-3-460-25563-0



_WINTER 25.26 47_WINTER 25.2646

IMPULS & LEBEN

Von Papst Franziskus ist folgende Geschichte 
überliefert: In einer Ansprache kritisierte er Gläubige 
und Priester, die während eines Gottesdienstes ihre 
Smartphones für Fotos benutzten, mit den Worten: 
„Erhebet eure Herzen, nicht eure Handys!“. Dieser 
Satz, der dazu mahnt, sich auf das Wesentliche zu 
konzentrieren, zeigt auf, was in den unterschiedlichs-
ten Situationen des Lebens jeder kennt: Handys do-
minieren den Alltag. Viel zu o� schauen wir in unse-
re Hand�ächen, statt in die Augen des Gegenübers. 
Das hat Konsequenzen – für Beziehungen und Ge-
sundheit. 

„Das Phänomen, das sicher viele aus der Familie 
oder dem Freundeskreis kennen, beschä�igt mich 
seit einiger Zeit: Hat einer in einer Gruppe das Smart-
phone in der Hand, dauert es keine Minute, bis fast 
alle ihr Gerät fest im Blick haben“, sagt Br. Christo-
phorus Goedereis, der als Kapuziner im niederländi-
schen Velp lebt. 

Handy-Gepiepse statt Ort der Stille
Das Emmaus-Kloster ist ein Ort der Stille, an dem 
auch Gäste übernachten können. Die Kapuziner-Ge-
meinscha� vor Ort hat sich in den letzten Monaten 
intensiv mit der Handynutzung auseinandergesetzt 
und auch Regeln aufgestellt – für sich und die Gäste. 
Denn: Handys neben dem Suppenteller, Klingeln 
während intensiver Gespräche, summende Benach-
richtigungstöne im Gebetsraum und Gottesdienst, 
Beschallung der gesamten Umgebung mit Musik 
oder Videotelefonat per Lautsprecher: All das be-
schä�igt Familien und Freundeskreise – und auch 
die Ordensleute und ihre Gäste in Velp. 

Br. Christophorus will den Nutzen des Smart-
phones gar nicht in Abrede stellen. Gerade in einer 
internationalen Gemeinscha� gehören Überset-
zungs-Apps zu den genialen und unabdingbaren 

TEXT: TOBIAS RAUSER

Helfern im Alltag. „Auch ich bin ein Power-User und 
nutze dieses Gerät. Doch wir brauchen im Umgang 
damit und vor allem für den Umgang untereinander 
eine Art Handyetikette“, sagt Br. Christophorus. Für 
den Ordensmann kann der Hinweis des Knigge-Ra-
tes eine Richtschnur sein: Anwesende haben immer 
Vorrang vor Nichtanwesenden. „Das lässt sich doch 
wunderbar auf das Handy übertragen.“

Das eigene Verhalten überprüfen
Es gibt zahlreiche Vorteile des kleinen Kastens: die 
Routenführung in einer fremden Stadt, der bewegte 
Kontakt zu Freunden in der Heimat, Fotos und Vi-
deos, Musik und Podcasts. Auf der anderen Seite 
können die Ablenkung und ständige Erreichbarkeit 
negative Auswirkungen auf zwischenmenschliche 
Beziehungen und die Gesundheit haben.

Einer, der sich mit diesem �ema beschä�igt, ist 
Professor Jörg Fegert, ärztlicher Direktor am Univer-
sitätsklinikum Ulm. Der Psychologe ist Experte auf 
dem Gebiet der Handynutzung und beschä�igt sich 
mit Folgen für junge Menschen. Ob Handy- und So-
cial-Media-Konsum negative Auswirkungen haben, 
hängt laut dem Kinder- und Jugendpsychiater von der 
Entwicklungsphase und der eigenen Vorgeschichte ab. 
Nicht immer sei der Zusammenhang jedoch eindeu-
tig: „Eine Korrelation bedeutet noch keine Kausalität.“ 
Heißt: Wenn schlechte psychische Gesundheit und 
übermäßiger Handykonsum zusammenfallen, könn-
ten auch andere Faktoren die Ursache sein. 

Wie kann ich mein eigenes Verhalten überprüfen? 
Wissenscha�ler Fegert verweist auf die Empfehlung 
des Bundesinstituts für ö�entliche Gesundheit für die 
tägliche Social-Media-Zeit: zwei Stunden am Tag für 
Erwachsene sollten nicht überschritten werden. Fegert 
rät, sich als Nutzerin und Nutzer folgende Fragen zu 
stellen: Wie fühle ich mich, wenn ich am Handy oder 

„Erhebet eure Herzen, 
nicht eure Handys!“

Gefährdete Jugend und digitale Diät: Regeln für den Umgang 
mit dem Smartphone helfen, mehr Kontrolle und Leistungsfähigkeit sowie 

Zeit für Stille zu gewinnen. Schon kleine Schritte sind hilfreich. 

FO
TO

: A
D

O
BE

 S
TO

C
K

>



_WINTER 25.26 49_WINTER 25.2648

IMPULS & LEBEN

in sozialen Medien herumgescrollt habe? Schlecht 
oder unzufrieden? Sinkt mein Selbstwert? Oder helfen 
mir die sozialen Medien, mich zu identi�zieren und 
verstanden zu fühlen? „Jeder muss für sich re�ektie-
ren, ob ihm der Handykonsum eher schadet, als dass 
er nützt, Maßnahmen ergreifen und Regeln aufstellen, 
um die Nutzung einzuschränken“, sagt Fegert. 

Für Kinder ist die Studienlage klarer: „Zahlreiche 
Untersuchungen belegen mittlerweile einen Zusam-
menhang zwischen intensiver oder gar suchtähnli-
cher Nutzung von Social Media und psychischen Be-
lastungen bei Kindern und Jugendlichen“, berichtet 
Professor Fegert. Eine ausgedehnte Nutzungsdauer 
kann sich dabei negativ auf wichtige Entwicklungs-
bereiche auswirken – darunter körperliche Aktivität, 

Erholungsphasen, soziale Kompetenzen, Problemlö-
sungsfähigkeiten, sowie die erfolgreiche Bewältigung 
entwicklungspsychologischer Aufgaben. „Nicht zu-
letzt bergen soziale Medien ein hohes Risiko von Cy-
bermobbing, Hasskommentaren, sexualisierter Ge-
walt und Ausbeutung, sowie Desinformation“, sagt 
der Wissenscha�ler. 

Abstinenz und Besinnungsphasen gefragt
Professor Fegert will keine „analoge-gegen-digitale-
Welt-Debatte“ führen, denn für ihn steht fest: „Das rea-
le Leben und Aufwachsen von Kindern und Jugendli-
chen erfolgt in einer digitalen Welt.“ Für ihn führen 
generelle Verbotsdiskussionen aus diesem Grund nicht 
zum Ziel. Ein Teil der Lösung könnten – neben Regulie-

rungen durch den Gesetzgeber – sogenannte „Besin-
nungsphasen“ sein. Also Zeiten, in denen man Distanz 
zum eingeschli�enen Alltag bekommt. „Heranwach-
sende müssen im Selbstmanagement und im Umgang 
mit sozialen Medien, zum Beispiel durch Selbsterfah-
rungen mit digitaler Abstinenz und Konsumreduktion, 
sensibilisiert werden“, fordert er. 

Kleine Schritte statt radikaler Ideen
Solche Selbsterfahrungen können auch Erwachsenen 
helfen, ihren Handy- und Social-Media-Konsum zu 
überdenken. Möglichkeiten und Ideen gibt es genug. 
Radikale Lösungen sind meist wenig erfolgverspre-
chend, vielmehr können kleine Schritte neue Freihei-
ten scha�en. Das zeigt eine Studie des Forschungs- 
und Behandlungszentrums für psychische 
Gesundheit (FBZ) der Ruhr-Universität Bochum aus 
dem Jahr 2022: Schon eine Stunde weniger Handy-
Zeit am Tag reichte bei einer einwöchigen Studie aus, 
um sich langfristig besser zu fühlen. Die überschau-
bare Reduktion der täglichen Nutzung hatte positive 
E�ekte auf den Lebensstil und das Wohlbe�nden der 
Teilnehmenden. Noch Monate nach dem einwöchi-
gen Experiment nutzten die Teilnehmerinnen und 
Teilnehmer ihr Handy im Schnitt 45 Minuten weni-
ger als vor der Studie. Depressions- und Angstsymp-
tome sowie der Nikotinkonsum gingen zurück. Viele 
Studien empfehlen vor allem einen Punkt: die Schaf-
fung handyfreier Zonen und Aktivitäten – vor allem 
im Schlafzimmer. 

„Unsere Welt ist laut geworden, auch dort, wo es 
besser still und ruhig zugehen sollte“, sagt Br. Chris-
tophorus. „Mit etwas Kontrolle und Einschränkung 
des Handykonsums könnten wir viel gewinnen: Fokus 
auf den Mitmenschen und Zeit für Stille.“ Denn wer 
jede Pause mit dem Smartphone füllt, verlernt, Stille 
auszuhalten. Man könnte auch sagen: Das größte Op-
fer des Smartphones ist nicht nur unsere Zeit, sondern 
die Stille. Im Emmaus-Kloster in Velp gelten seit eini-
ger Zeit konkrete Regeln für die Smartphone-Nut-
zung, etwa: kein Telefon im Speiseraum, keine Pieps-
töne und grundsätzlich keine Lautsprecherfunktion. 
„Diese Regeln tun uns als Brüder-Gemeinscha� und 
unseren Gästen gut. Sie sorgen dafür, dass unser Klos-
ter ein Ort der Stille bleibt. Ich bin mir sicher: Ein aus-
geschaltetes Handy ist manchmal der beste Weg zu 
echter Gegenwart“, sagt Br. Christophorus.   FO

TO
: U

N
SP

LA
SH

DIGITALE DIÄT
15 Tipps zur Reduzierung Ihrer Handynutzung 

1. Legen Sie handyfreie Aktivitäten oder Räume fest: 
kein Handy am Tisch beim Essen, Kaffee/Tee am 
Morgen ohne Handy, Spaziergänge ohne 
Telefon in der Tasche, handyfreies Schlafzimmer, 
Hängematte im Garten, Gebetsecke

2. Legen Sie handyfreie Zeiten fest: kein Smartphone 
vor 9 Uhr in der Früh, kein Handy nach 22 Uhr 

3. Entwickeln Sie in handyfreien Zeiten neue 
Rituale: ein Buch lesen, ein Instrument spielen, 
Kochen, Musik hören, Sport machen

4. Legen Sie für die sozialen Medien Zeiten fest: 
Insta nur von 9 bis 10 und von 21 bis 22 Uhr

5. Tragen Sie eine Uhr, damit Sie seltener aufs Handy 
schauen müssen

6. Antworten Sie nicht sofort auf Nachrichten 
über ihren Messenger, sondern gesammelt: am
Mittag und am Abend

7. Schalten Sie die Kopplung zu Messenger-Diensten 
ihrer Smartwatch aus

8. Stellen Sie Whatsapp/Signal auf lautlos

9. Stellen Sie aus, dass andere sehen, ob Sie eine Nach-
richt gelesen haben und wann Sie zuletzt online waren

10. Schalten Sie alle Push-Nachrichten auf 
Ihrem Handy aus

11. Nutzen Sie den Flugmodus, um echte Offline-Zei-
ten zu genießen

12. Legen Sie Ihr Handy beiseite, wenn Sie einen Film 
oder eine Serie schauen (kein „second screen“)

13. Löschen Sie zehn Tage lang jeden Tag eine App auf 
Ihrem Handy. Wiederholen Sie das alle drei Monate

14. Tracken Sie Ihre Nutzungszeit (die meisten 
Handys haben diese Funktion) und versuchen Sie, 
die Zeit langsam zu reduzieren 

15. Machen Sie einmal im Monat einen 
kompletten, handyfreien Tag (morgens und abends 
je fünf (!) Minuten Nachrichten checken ist erlaubt)

Jeder muss für sich selbst 

reflektieren und Regeln zur Handynutzung aufstellen“ 
                                                                                                                   Professor Jörg M. Fegert, Uniklinikum Ulm  

„



_WINTER 25.26 5150

Wer einsam ist, scheut die Stille. Da hilft jeder, der Einsamen zuhört. Sprechen wir 
über unsere Ängste und Sorgen! Ein Plädoyer gegen das Schweigen. 

Der Winter ist kalt, wir ziehen uns gerne zurück. Weihnachten kann 
einsam machen! Bei den einen sind die liebe Familie und Freunde weit 
weg, bei den anderen ist es mit der lieben Familie nicht weit her. Die 
Einsamkeit der kalten und dunklen Tage und die Stille der Winterzeit 
sind für viele keine gute Erfahrung. 

Wie schön ist es da doch, nicht einsam zu sein, sondern Gehör und 
Anlehnung zu �nden. Mir ist vor kurzem Folgendes widerfahren: Es 
ist Freitagabend, ich stehe am Tresen eines Lokals in Salzburg. Ein 
fremder Mann spricht mich an. Er ist ungefähr Mitte 30. Er erzählt 
mir seine Geschichte und weint an meiner Schulter. Ich trage keinen 

8

STANDPUNKT

BR. MICHAEL MASSEO MALDACKER
KAPUZINER IN SALZBURG
Br. Michael Masseo wurde 1974 in 
Rheinfelden geboren. Der gelernte 
Journalist trat 2019 in den Kapuziner-
orden ein. Der Ordensmann lebt 
zurzeit im Kapuzinerkloster in Salzburg 
und arbeitet für das Rote Kreuz 
mit Geflüchteten.

TEXT: BR. MICHAEL MASSEO MALDACKER

FO
TO

: H
IV

A
 N

A
G

H
SH

I

KONTAKT

Impressum
cap! Das Magazin der Kapuziner

Herausgeber 
Deutsche Kapuzinerprovinz
Kapuzinerstr. 34
80469 München
T +49 (0)89 278 271 0
tobias.rauser@kapuziner.org
kapuziner.org

Redaktion 
Br. Christian Albert (Fushë-Arrëz, AL) 
Br. Thomas Dienberg (Münster, D) 
Br. Michael Maldacker (Salzburg, A)
Tobias Rauser (München, D) 

Art Direktion
Christine Plößer 
sequoia-media.com

Druck und Versand 
Rademann Print, Lüdinghausen

Bankverbindung
Deutsche Kapuzinerprovinz
LIGA Bank e.G., Regensburg
BIC GENODEF1M05
IBAN DE60 7509 0300 1002 2064 39

Namentlich gekennzeichnete Texte geben 
nicht unbedingt die Meinung der Redaktion 
wieder. Für den Inhalt der Texte sind die jewei-
ligen Autorinnen und Autoren verantwortlich.

Sich den Kummer von der Seele zu reden, 
das hilft. Sprechen wir miteinander!“

„
Habit in diesem Moment, bin nicht als Kapuziner wahrnehmbar. Und 
doch sucht er meine Nähe und meine Aufmerksamkeit. 

Das ist mir zuvor noch nie passiert. Wie kommt dieser Mann dazu, 
mich, einen Fremden, anzusprechen und sich buchstäblich auszuwei-
nen? Er erzählt mir, dass er seit Jahren seine bettlägerige Großmutter 
p�ege. Er mache das gerne, sagt er. Er liebt sie. Aber diese Aufgabe über-
fordert ihn in seinem Alltag. Er glaubt, er habe dadurch „eigentlich kein 
eigenes Leben mehr“. Wie lange soll das noch so weitergehen? 

Natürlich kann ich ihm keine schnelle Antwort geben, aber das er-
wartet er auch nicht. Doch ich kann etwas anderes: ansprechbar und 
zugewandt sein. Ich, der Fremde, darf ihm zuhören, kann ihm mein Ohr 
und meine Schulter anbieten. O�ensichtlich stärkt ihn das. Er wischt 
seine Tränen weg und lächelt. 

Mir macht diese Situation klar: Sich den Kummer von der Seele zu 
reden, das hil�. Sprechen wir miteinander! Unsere Welt ist groß und 
verworren. Selbstverständliche Aufmerksamkeit in einem nahen Fami-
lien- oder Freundes-Umfeld gibt es nicht mehr überall. Man muss sie 
sich suchen.

Wenn wir etwas nicht aussprechen, ist der Schaden auf jeden Fall 
größer, als wenn wir es aussprechen. Trauen wir uns! FO

TO
: U

N
SP

LA
SH

 (R
Ü

C
KS

EI
TE

)

PROVINZIALAT
Provinzial: Br. Helmut Rakowski
Kapuzinerstraße 34
80469 München
T +49 (0)89 278 271 0
E-Mail: sekretariat.muenchen@
kapuziner.org
kapuziner.org

KAPUZINERDELEGATION TIROL
Delegat: Br. Joly Puthusserry Varghese
Kaiserjägerstr. 6
6020 Innsbruck
T +43 (0)512 584 914 10
E-Mail: delegat.tirol@kapuziner.org
kapuziner.org und kapuziner.at

KAPUZINERDELEGATION 
BELGIEN/NIEDERLANDE
Delegat: Br. Christophorus Goedereis
Basilius van Bruggelaan 4
5363 VA
Velp/Noord-Brabant, Niederlande
T +31 6 825 98 563
E-Mail: delegaat@kapucijnen.org 
kapucijnen.com

Die Adressen aller 
Konvente finden Sie auf
kapuziner.org



EINFACH •  FR ANZISK ANISCH •  LEBEN




